

## Der Hunger nach dem Liberalismus.

(Zeitbetrachtungen zum Berständnis des Modernismus II.) Bon Universitäts-Professor P. Albert W. Beiß O. Pr. in Freiburg (Schweiz).

Bei einem flüchtigen Blick in unseren letzten Artikel mag mancher Leser gedacht haben: Das ift leicht gesagt, man solle suchen, einen weiten, einen allgemeinen Blick über die religiöse Lage der Gegenwart zu erlangen. Über wie soll unsereiner dazu gelangen inmitten der ewigen Arbeit? Und wo soll man die Mittel hernehmen, um die Bewegungen der Zeit kennen zu lernen? So waren jedoch jene Worte auch nicht gemeint. Daß ein Pfarrer auf einem abgelegenen Dorse, und daß ein Seelsorgsgeistlicher, den die Arbeit in der Großstadt auszehrt, dieser Ausgabe nicht nachkommen kann, das versteht sich für jeden von selber. Möchte sie nur von denen erfüllt werden, die in der Presse das große Wort führen, und insbesondere von jenen, deren Beruf es ist, die Zeichen der Zeit zu deuten, um den jungen kirchlichen Nachwuchs im Geiste des kirchlichen Ernstes zu erziehen und ihren Mitbrüdern die Frucht ihrer Studien mitzuteilen!

Uebrigens wird es für die Zukunft ganz bedeutend leichter werden, diesen Weg selbständig zu beschreiten. Die beiden neuen Unternehmungen, das Jahrbuch der Kulturwissenschaft und das kirchliche Jahrbuch — vielleicht dürsen wir auch das Konversations-Lexison hinzusügen — ermöglichen jedem, seinen Gesichtskreis über die firchlichen Vorgänge und über die sogenannte Bewegung der modernen Ideen zu erweitern. Es hängt nur von dem Interesse der katholischen Kreise ab, daß sie die nötige Unterstützung finden, um sich halten und immer weiter entwickeln zu können. Welche Wohltat solche Erscheisnungen sind, das kann am besten der beurteilen, der sich bisher mit

großem Zeitverlust und mit bedeutendem Opfer selber die Hilfsmittel verschaffen mußte, um seine jährliche Kundschau einigermaßen vollständig zu machen. Für Deutschland hatten wir zur unmittelbaren Auskunft fast nur das protestantische "kirchliche Jahrbuch" von Schneider und die Uebersichten, die jährlich im "Türmer-Jahrbuch" (jetzt heißt es "Am Webstuhl der Zeit") erschienen. Für England stand es ja etwas besser. Das ist endlich anders geworden. Nach langen Versuchen sind die eben genannten Unternehmungen zustande gekommen, auch eine der segensreichen Folgen, die das "Konsversations-Lexikon" von Herder nach sich gezogen hat.

In dem soeben genannten Jahrbuch für 1908 schreibt Richard Bahr einen Aufsat über den deutschen Liberalismus. Ihm ift aus der Seele gesprochen, was Ernst Bassermann vor ein paar Jahren gesagt hat: "Unser Bolk hungert nach Liberalismus." Nur möchte er das Wort viel weiter gemeint wissen, als es damals gedacht war, nicht bloß vom politischen und vom "Kulturliberalismus", sondern vom Liberalismus auf allen Gebieten des geistigen Lebens, selbstverständlich und am allermeisten auf dem Gebiet der Keligion oder des Keligionsersages. Denn, sagt er, der Liberalismus ist vor allem eine Weltanschauung. Weltanschauung ist aber bekanntlich jenes Wort, das den Begriff Keligion ersehen und verdrängen soll.")

Wir haben nicht nötig ju fagen, daß der Ausbruck von Baffermann eine gewaltige Uebertreibung ift. Das katholische Volk hat nicht blog feinen hunger nach bem Liberalismus, sondern einen gründlichen Sag, man darf schon sagen, einen instinktiven Sag da= gegen. Das protestantische Bolt wird zwar den Liberalismus nie los und wird ihm stets, man barf auch sagen, durch einen instinktiven Rug anheimfallen. Denn auch dort, wo es sozialdemokratisch ift, folgt es ja boch ben liberalen Grundgebanken und förbert zulett bie Zwecke bes Liberalismus. Aber daß es einen Hunger nach dem Liberalismus habe, das kann man nur von einzelnen, vielleicht nicht eben fehr großen Teilen im mittleren und nördlichen Deutschland fagen. Indes, diefe Berren treiben es hier wie fo oft. Sie verwechfeln fich und das Bolt, und möchten ihren Bestrebungen eine größere Bedeutung beilegen, vielleicht auch einige Entschuldigung verschaffen, indem fie fich zu Stimmführern des Bolkes aufwerfen, obichon fie von diesem keine Bollmacht haben. Wir haben keineswegs die Auf-

<sup>1)</sup> S. Religiöse Gefahr, 106 f.

gabe, diesen Gegenstand weiter zu versolgen und gehen beshalb über ihn hinweg. Für uns handelt es sich nur um eine Betrachtung der religiösen Zeitlage. Darum beschränken wir uns auf das religiöse Gebiet im besonderen.

Gerade hier find aber die Dinge derart, daß man in der Tat einen Sunger nach bem Liberalismus benten mochte. Un allen Enden der Welt geberben sich die Menschen, als mußten fie verhungern, wenn fie nicht, sobald es fich um Religion handelt, das neueste liberale Geback verschlängen, wie es eben warm aus bem Dfen fommt. Bon der fogenannten gebildeten Welt wollen wir nicht weiter sprechen, es ift das lette Mal schon geschehen. Aber selbst der junge Theolog, der mit Muhe die Roften gu feinen Studien gu= fammenbringt, tauft ben teuerften Schund gufammen, wenn er nur weiß, daß dort die bedenklichsten Grundfate vorgetragen und die Grundlagen des Glaubens erschüttert werden. Wenn bann alles in ihm wankend wird, dann foll man ihm mit ein paar Zaubersprüchen den Glauben wieder lebendig machen, den er freventlich untergraben hat. Ja, warum lefen Sie bann biefe Schriften, ohne bag Sie bagu genötigt und ohne daß Sie dafür genügend vorgebildet find? Man muß das halt doch kennen. Aber lefen Sie denn auch die heilige Schrift? Muß ein Theolog diese nicht auch kennen? Tiefes Stillschweigen und Erröten. Sagen Sie mir aufrichtig: Saben Sie auch eine heilige Schrift? Wiederum Stillschweigen und noch größeres Erröten. Das ift ein Beispiel aus vielen für den hunger nach bem Liberalismus.

Das Wort Liberalismus im religiösen Sinn hat nämlich heute eine viel weitere Bedeutung angenommen als es ehedem besaß. Früher verstand man darunter nur jene Gesinnung, die man sonst auch Minimismus nannte, der zufolge einer das Gebiet dessen, was man glauben und befolgen müsse, auf das Unerläßliche einschränkte und deshalb mit Preisgebung der kirchlichen Lehre und der kirchlichen Autorität so freigebig als möglich war. Damals ging der Liberalismus noch mit dem Kinderläppehen zur Milchsuppe. Nun ist er zum Mann geworden, der aus der kindischen Reinsagerei eine systematische Weltanschauung gemacht hat, und wenn keine systematische, so vielleicht eine desto radikalere. Der alte Liberalismus wollte schon glauben, nur nicht zu viel; der neue schafft sich einen neuen Begriff vom Glauben und legt sich die Gegenstände des Glau-

bens für seinen Zweck fritisch zurecht, dann kann er alles glauben und braucht doch nichts zu glauben. Der alte ließ übernatürliche Brophezeiung gelten, nur nicht auf zu lange Zeit hinaus, g. B. in der Apokalppfe höchstens für die ersten drei Jahrhunderte, denn für länger wäre es ihm boch nicht mehr annehmbar gewesen; der neue bringt auf religiousgeschichtlichem und auf psuchologischem Weg eine Erklärung ber Beissagung fertig, nach ber auch die Gfelin bes Balaam als geborne Pythia erscheint. Der alte Liberalismus ließ boch noch die Begriffe Dogma und Offenbarung gelten; im neuen verlieren diese ihre objektive Bedeutung und wachsen aus dem Inneren des Geiftes als subjektive Gebilde von relativer Wahrheit und unbeweisbarer Möglichkeit heraus. Kurz, es handelt sich jest nicht mehr bloß um eine Einschränkung der Glaubenspflicht und der Glaubenswahrheiten, sondern um vollständige Umgestaltung aller religiofen Begriffe, und um den Berfuch, den fälschlich noch fogenannten Glauben auf die Grundlage einer rein persönlichen Pfuchologie zu stellen. Das ift jener Liberalismus, nach bem die Zeit hungert und alles, was sich modernistisch nennt.

Wenn es je eine Zeit gegeben hat, so ift es die unsere, in der fich die Worte erfüllen : "Siehe, es fommen die Tage, fo fpricht der Berr, da ich hunger ins Land fende, nicht hunger nach Brot noch Durft nach Waffer, sondern das Wort bes herrn zu vernehmen. Da läuft man von Meer zu Meer und vom Norden bis zum Often, man läuft umber, um das Wort des Herrn zu suchen, aber man wird es nicht finden. Un dem Tage verschmachten die schönen Jungfrauen und die Jünglinge vor Durft, fie fturzen zu Boden und fteben nicht wieder auf" (Umos 8, 11 ff.). Gine furchtbare Beissagung, beren furchtbare Erfüllung wir täglich mit Augen feben. Sie fuchen, aber fie versteben nicht die Mahnung: "Wenn ihr sucht, jo fucht auch recht" (If. 21, 12). Sie fuchen bei allen Götzen von Dan bis Berfabee, aber nicht beim lebendigen Gott des himmels. Sie fuchen bei den Menschen, sie suchen bei sich selbst, aber wenn ihnen die Bahrheit von selber entgegenkommt, so ergreifen sie die Flucht ober jagen sie in die Flucht — eo quod charitatem veritatis non receperunt, ut salvi fierent (2. Theff. 2. 10).

Es kehrt sich einem das Herz um bei diesem erschütternden Anblick. Hunger überall im Lande, die ganze Bevölkerung auf der Suche wie die Knechte Achabs zur Zeit des Elias, und nichts, was den Hunger stillen könnte. In der Unterhaltungs-Literatur ein aufreibendes Hepen und Jagen nach einem Ideal, das die Geister bestriedigen könnte, in den schönen Künsten ein Kingen, dessen Erzeugnissen man die Berzweiflung oder den Wahnstinn ansieht. In der Philosophie darf nur ein Mann eine überspannte Idee zum Besten geben, so hängt sich an ihn ein Knäuel von Schriftstellern — man blättere Ueberweg durch — daß man an einen ausgestogenen Bienenschwarm denkt. Und schreibt einer über einen halbwegs neuen Gedansen, so wird er in der nächsten Minute an das Wort des Propheten erinnert: "Jur selben Zeit fallen sieben Weiber über einen Mann her und sprechen: Wir wollen ja gern unser eigenes Brotessen und uns mit unseren Kleidern kleiden, nur laß uns nach deinem Namen heißen" (Is. 4, 1). Um ärgsten aber zeigt sich dieser ungesunde Zustand auf dem Gebiet der Theologie, wenigstens der protestantischen und der rein ungläubigen Theologie.

Drei Gegenstände find es, an benen man bas zumeift beobachten fann. Borerft Die fogenannte Leben-Jefu-Forschung. Diefe hat einen Umfang angenommen, daß sich bereits wieder eine neue Literatur über diese Literatur bildet. Die wichtigften Werke dieser Art find bas von Weinel: Jesus im 19. Jahrhundert, das von Pfannmüller: Jesus im Urteil der Jahrhunderte, und das von Albert Schweiter: Bon Reimarus zu Brede, eine Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, von fleineren nicht zu reden. Diese Bücher ersparen uns viele mühsame Forschungen und erleichtern uns das Urteil über die gegenwärtige Lage. Sie stellen als lettes Ergebnis langer geschichtlicher Untersuchungen fest, was Schnehen mit fürzeren Worten als Ueberzeugung aller mahrhaft im modernen Ginn Gebildeten ausspricht, ber "romantische Jesustult mit seinem afthetisch angehauchten Rultus einer rein menschlichen Personlichkeit" sei "die außerste Berflachung ber Religion und das lette Sindernis eines mahren religiöfen Fortschritts".1) Sagt boch Schweiger von feiner eigenen Arbeit: "Diefes Buch fann gulett nicht anders, als dem Frrewerden an dem hiftorischen Jesus, wie ihn die moderne Theologie zeichnet, Ausdruck zu geben, weil diefes Irrewerden ein Resultat des Ginblicks in den gesamten Berlauf der Leben-Jesu-Forschung ist".2) "Die, welche gern von negativer Theologie reben, haben es hier nicht schwer. Es gibt

<sup>1)</sup> Schnehen, Der moberne Jesusfultus, 41. - 2) Schweiger, Borrebe S. VIII.

nichts Negativeres, als das Ergebnis der Leben-Jesu-Forschung. Der Jesus von Nazareth, der als Messias auftrat, die Sittlichkeit des Gottesreiches verkündigte, das Himmelreich auf Erden gründete und starb, um seinem Werk die Weihe zu geben, hat nie existiert . . . . Der historische Jesus wird unserer Zeit ein Fremdling oder ein Mätsel sein". 1) Um dieses Endergebnis zu erringen, hat die Aritik seit anderthalbhundert Jahren eine Arbeit getan, von der die langen Listen bei Schweizer nur einen schwachen Begriff geben. Wie sich nach solchen Ergebnissen noch immer Forscher in Menge auf dieses Leichenfeld begeben mögen, da sie doch den Ausgang zum voraus kennen, das wäre unbegreislich, triebe sie nicht der Hunger nach dem Liberalismus.

Das zweite Gebiet, das die moderne Forschung mit ebenso raftlosem Gifer umwühlt, ift die Frage um die Entstehung bes Chriftentums und, was ja damit zusammenhängt, um das Wefen bes Chriftentums. Auch hier haben wir eine Literatur, die fich faum noch überblicken läßt, und jeder Tag bringt neuen Zuwachs an Papier, wenngleich nicht an Inhalt. Denn all diefen Erorterungen liegt zum voraus schon die Ueberzeugung zu Grunde, die Otto Pfleiderer in die Worte fleidet: "Die wirklich geschichtliche Auffassung (von) der Entstehung des Christentums . . . . war unmöglich, so lange man mit den Voraussetzungen des firchlichen Glaubens an die Frage herantrat . . . Dabei konnte sich die Christenheit so lange beruhigen, als das religiose Bewußtsein noch unbefangen in der Welt des Wunders, des Uebernatürlichen und Geheimnisvollen lebte . . . . Aus ihren romantischen Illusionen ist die deutsche Theologie erstmals kräftig aufgerüttelt worden durch das berühmte Buch von Dav. Friedr. Strauf über das Leben Jesu . . . Die Entstehung bes Chriftentums ift als ein Entwicklungsprozeß zu benten, in bem .... die durch Jesu Leben und Tod in Fluß gebrachten Strebungen jener Zeit auf= und gegeneinander wirkten, bis fie fich zu bem neuen Gebilde der chriftlichen Kirche verbanden . . . Wir bleiben dabei, daß die Entstehung des Chriftentums sich nur dann wirklich geschichtlich verstehen läßt, wenn nicht mehr das Dogma die Geschichte beherrscht, fondern diese Geschichte nach denselben Grundfaten und Methoden wie jede andere erforscht wird."2) Das heißt, mit beutlichen Worten

<sup>1)</sup> Sbenda, 396. f. — 2) Pfleiderer, Die Entstehung bes Christentums 1, 2, 8, 12, 16,

gefagt, die drei Boraussegungen für diese Art von Forschung find die, daß es keine übernatürliche Ordnung gebe, daß deshalb das Chriftentum feine positive übernatürliche Offenbarung fein könne, jondern daß hier alles auf dem Weg rein natürlicher Entwicklung muffe vorgegangen fein, und daß das kirchliche Dogma vom geschicht= lichen Chriftus unter allen Umftanden als unannehmbar abzulehnen fei. In diesem Sinn ruft Pfleiderer jedem Leser gleich zu Anfang die Warnung zu: "Daher werden wir gut baran tun, uns mit bem Gedanken immer mehr vertraut zu machen, daß der eigentliche Gegen= ftand unseres frommen Glaubens nicht das Bergangene, sondern das Ewige ift: Was fich nie und nirgends hat begeben, das allein veraltet nie."1) Bas bei folchen Borausfetzungen vom Wefen des Chriftentums übrig bleiben fann, läßt fich leicht erraten. Baftor von Broecker faßt die bekannten Ergebniffe von Sarnack in wenige Sate zusammen, die nicht schlichter sein konnten. Zwar erschreckt er zuerst den modernen Menschen, oder er glaubt wenigstens ihn zu erschrecken durch die Ankundigung: "Christus . . . . tritt mit unerhörten Berfprechungen auf, und fein ganges Leben voll fühner Aufrichtigkeit und hoher Schlichtheit macht nicht den Eindruck, als ob er schwärme oder lüge." Aber der moderne Mensch erschrickt nicht, denn er weiß längst, was zuletzt kommen wird. "An Gott, die rettende Liebe glauben, an den emigen Wert ber eigenen Seele glauben, an den Bruderbund aller Menschen glauben, das ift, im tiefften Ginn berftanden, für uns Chriftentum im Sinne Chrifti."2) Und um biefes Ertrages willen eine folche Summe von Schriften? Da haben wir wieder den Sunger nach dem Liberalismus.

Die dritte Frage, die wohl die meisten Arbeitskräfte der Gegenwart in Anspruch nimmt, ist die um das Wesen der Religion. Hier kann man allerdings nicht mehr in gleichem Grade die Berufung auf die angeblichen Gesetze der historischen Kritik als undurchdringlichen Schild vorhalten. Desto bessere Dienste tun bei dieser Darstellung die Grundsätze des positivistischen Relativismus und der neuen religiösen Psychologie. Die Lösung aller religiösen Rätsel liegt für die moderne Religionsphilosophie in dem kurzen Satz "Alles ist relativ" oder, was zulezt dasselbe bedeutet: Alles ist persönlich. "Diese Formel, sagt Delbet, macht dem Absoluten endgültig ein Ende . . . Sie versieht in der Religion der Humanität die gleiche

<sup>1)</sup> Ebenda, Borrede, V. — 2) Broeder, Moderner Christusglaube, 13.

Rolle, die einst die an Christus geknüpfte Formel "Christus regnat, Christus imperat" versehen hat. Sie umschlieft die Erkenntnis, daß wir lediglich einfache Beobachter und Zuschauer ber Erscheinungen find, die unabhängig von unserem Willen, festen Raturgesetzen unterworfen bleiben . . . und umschließt den Bergicht auf alles Grübeln nach Anfangs- und nach Endursachen."1) Diefer Auffassung zufolge ift die Religion weiter nichts als das naturnotwendige Ergebnis aus der persönlichen seelischen Anlage oder Nichtanlage des Ginzelnen, auf deffen Ausgestaltung freilich die äußeren geschichtlichen und gefellschaftlichen Verhältnisse, am allermeisten die Erziehung und der menschliche Berdentrieb, einen bedeutenden Ginfluß äußern. Somit ift jede Religion ebenso berechtigt wie jede Unreligion, wenn sie nur nicht von außen aufgedrängt oder gar gesetlich befohlen ift. Sie ist das Allerverfönlichste, das Allerinnerlichste und gleichwohl etwas, worüber keiner Berr ift. Gie erfaßt den einen, den anderen erfaßt fie nicht: fie erfaßt denfelben Menschen heute so und morgen in anderer Beise, nur sagt fie keinem etwas über das, was hinter allem liegt. Hier ist die Frage wohl am Plate: Aber was sagt sie uns bann? Ober fagt fie uns überhaupt gar nichts? Wenn alles relativ ift, bann fann es feine objektive, feine gleichbleibende, feine für alle gültige, keine verpflichtende Wahrheit geben, weder auf dem sittlichen, noch auf dem religiösen Gebiet. In der Tat legt Weinel den Zweifel vor: "Sat nicht die Naturwiffenschaft unter deren kritischer Forschung die Dämonen als Ursachen der Krankheiten, der Teufel, die Geifter und Wunder schwanden, hat nicht die Geschichte, die uns zeigt, wie Die Gottheit von niederer Stufe aus, von Fetisch und Ahnengeist langiam und schrittweise bis zum himmlischen Bater Jesu sich mühfam emporgearbeitet hat, und die andererseits zeigt, daß jede Weltkatastrophe bis jest noch zu Unrecht erwartet worden ist, hat nicht die Wiffenschaft überhaupt bewiesen, daß es keinen Gott, keine Ewigkeit und keine Unsterblichkeit gibt?"2) Hüten wir uns jedoch, auf alle diese und ähnlichen Fragen mit einem unzweideutigen Ja oder Rein zu antworten, wir würden sonft den Beift des modernen Gedankens nicht richtig fassen. Hören wir die Antwort Weinels: "Es hat einmal eine Zeit gegeben, wo man geglaubt hat, die Wiffenschaft konne beweisen, daß ein Gott sei und ein ewiges Leben: und es hat eine

<sup>1)</sup> Dofumente bes Fortichritts 1908. I, 417. f. - 2) Beinel, Jesu im neunzehnten Jahrhundert, 1, 294.

Beit gegeben, wo man glaubte, fie fonne das Gegenteil beweisen. Seute weiß man, daß beides falich ift. Die Wiffenschaft ift bescheiden auf ihr Gebiet zurückgetreten, da fie eingesehen hat, daß fie wohl in Bezug auf die Ginzeldinge in ber Welt Gefete aufstellen fann, daß ihr aber nicht zusteht, über das Woher und das Ziel des Weltganzen etwas auszusagen, und über eine ewige Welt außer und in der unfern. Sie hat das Gebiet wieder benen überlaffen, benen es gehört, ben Bropheten . . . . Dhne Gemüts- und Berftandeskämpfe gibt es feinen Gottesglauben. Und ftets haben Menschen nur jo ihren Gott befessen, daß fie es auf ihn - wagten."1) Dies also ift die Errungenschaft all der endlosen Untersuchungen über das Wesen der Religion. Db es hinter der sichtbaren Welt etwas weiteres gibt, das fann dir niemand fagen als höchstens ein Prophet. Was du in dir felber findest, das mußt du am besten wissen. Was dann weiter fommt, darauf mußt du es eben ankommen laffen, ob fo ober fo. du munt es wagen. Und um folchen Troft, folche Sisubhusarbeit -Sunger nach dem Liberalismus!

Dank dem kurzen Ueberblick, den wir soeben angestellt haben, ist uns auch zugleich ein Urteil über den Geist und den Inhalt der modernistischen und protestantischen Theologie gegeben. Liberalismus bis zur vollkommenen Auflösung aller und jeder Wahrheit, Liberalismus, der selbst über die Leugnung und über die Bekämpfung der Wahrheit hinaus ist, Liberalismus, der keinem mehr raten kann und keinem helsen will, der jeden auf seine eigene Gesahr sich selber überläßt, das ist hier das letzte, das einzige Wort. Und trotzdem, vielleicht gerade auch deshalb, das aufreibende Jagen und Hegen auf dieses furchtbare Ziel hin! Man kann die Wahrheit von sich stoßen, aber man kann den Drang nach Wahrheit nicht ertöten. Will einer die Wahrheit, die ihm vor den Augen liegt, nicht annehmen, dann wird er erfahren, was Lenau im Faust sagt:

So zog mich ftets mit kläglichem Betrug Zu Leichen ein geheimer Hoffnungszug.

In dieser Gestalt, das ift klar, kann es keinen Liberalismus und keinen Hunger nach dem Liberalismus auf katholischem Gebiet geben, denn damit verträgt sich das Christentum nicht mehr. Haben wir jedoch darum ein Recht zu sagen, das Wort Hunger nach dem Liberalismus lasse überhaupt keine Anwendung auf die katholischen

<sup>1)</sup> Ebenda, 295. f.

Kreise zu? Es wäre sehr zu wünschen, könnten wir das kurzweg beshaupten. She wir uns aber darüber ein Urteil erlauben, ist es nötig, die Sachlage näher ins Auge zu fassen.

Wir haben schon im vorausgehenden Artifel auf das italienische "Programma dei Modernisti" und beffen Berbreitung in Frankreich und in den Ländern englischer Zunge hingewiesen. Diesem fteht an Gefinnung, wenn schon nicht an Gehalt, durchaus ebenbürtig die französische Schrift "Lendemains d'Encyclique par Catholici" gur Seite. Nun, wenn diefe Schriften nicht der Ausfluß des hungers nach dem Liberalismus, und zwar nach dem äußersten Liberalismus find, dann durfen wir ruhig fagen, daß das Wort überhaupt feiner Unwendung fähig ist. Reine der großen Glaubensmahrheiten, nicht eine von den Grundlagen des Glaubens, die hier unangetaftet bliebe. Die Kirche könne nicht mehr bestehen, wenn die Geistesrichtung, Die auf dem Konzil von Trient den Sieg davongetragen habe, unverändert fortdauere. Die angeblichen Fundamente des Glaubens feien unbeilbar hinfällig geworden. Es fei jest unsere Aufgabe, bas Gebäude des Glaubens von den wankenden Grundsteinen einer unkritischen Schriftauslegung hinweg auf eine gediegene Unterlage zu verschieben. Die traditionellen Lehren über die Gründung der Kirche, über die Einsetzung der Sakramente, über den Ursprung der Dogmatik aus der Lehre Chrifti müßten alle umgestaltet werden. Die Begriffe Inspiration und Offenbarung mußten durch den der religiösen Evolution ersetzt, der Unterschied zwischen dem geschichtlichen Chriftus und dem muftischen Chriftus, das heißt dem Chriftus des Blaubens muffe entschieden durchgeführt, das fritische Studium über das Wesen der Religion rücksichtslos verfolgt werden, wenn auch darüber manches Stück der Dogmatik in Trümmer gehe, das Wefen des religiösen Glaubens bleibe ja doch bestehen. Dazu sei freilich not= wendig, daß sich unser Geist von vielen Vorurteilen losmache. Das Mittel hiezu sei die hiftorische Kritik. Für diese sei das Christentum eine Tatsache wie jede andere, entstanden aus dem Milieu, weitergebilbet burch die religiofe Stimmung ber folgenden Geschlechter und allmählich verfteinert durch die Niederschläge exaltierter Gemütszuftande. endlich entstellt unter dem Ginfluß der Theologie, die fich völlig dem Bann ber herrschenden Zeitphilosophie verschrieben habe. Den Glauben aus all diesen Ueberwucherungen zu befreien und ihn auf den ur= fprünglichen reinen, geftalt- und dogmenlofen Gedanken Jefu guruckzuführen, sei nun die Aufgabe der geschichtlichen Kritif und der reli= giofen Psychologie. Da finde fich, daß noch Baulus von einer trinitarischen Formel nichts gewußt, daß er jedoch bereits die Anfabe zu einer Spekulation über die Borzeitlichkeit Christi gelegt habe. Da finde fich, daß alles in der Geschichte des Chriftentums sich geandert habe, Denkweise, Hierarchie, Rultur. Da finde sich, daß die alten Schlagbäume, zumal die der Theologie, weggeräumt werden, daß die neue Dent- und Geiftesrichtung angenommen werden muffe. Rur fo fonne eine Apologetif auftande fommen, Die den Bedürfniffen unferer Beit entspreche. Die hergebrachte Apologetik sei vollständig ungenügend, die Beweisführung für das Dafein Gottes unbrauchbar, der Gedanke an eine Uroffenbarung haltlos. Die Borftellung vom Alten und vom Reuen Testament bedeute nur eine fortdauernde Offen= barung, die "das Göttliche in dem menschlichen Gedanken felber immer flarer hervorbringe". Gine Schöpfung des menschlichen Beiftes fonne jedoch nie eine absolute Geltung beanspruchen. Beränderung, Unpaffung an die Zeitbedürfniffe und Zeitverhaltniffe feien unabweislich damit verbunden. Betrachtet im Lichte diefer Auffassung seien also alle Religionen für ihre Umgebung nütlich. In all diesen Unschauungen eine Gefahr für das Chriftentum wittern, beweise nur Berknechtung an die Scholaftif und Unfähigfeit, die dringende Aufgabe ber Reit zu verstehen.

So einige der hervorstechendsten Sätze, die das "Programma dei Modernisti" entwickelt. Dabei sind sie vorgetragen mit einer geistigen Anstrengung, die auf jeder Seite fühlen läßt, daß die Berfasser nach all diesen umstürzenden Lehren haschen, als gelte es Leben oder Tod. Und in der Tat, hier gilt es Leben oder Tod. Ein derartiges Drängen und Ningen ist sieher sehr milde beurteilt, wenn man es Hunger nach dem Liberalismus nennt.

Bis hieher werben wir wohl nicht viel auf Widerspruch stoßen. Vielmehr ift es gerade in unserer Mitte üblich geworden, über den extremen Liberalismus in Italien und Frankreich mit der äußersten Schärse ins Vericht zu gehen, damit dann mit größerer Zuversicht der Schluß gemacht werden könne: So weit sehlt es bei uns nicht, also kann man bei uns nicht von der gleichen Erscheinung reden. Inwieweit diese Folgerung beweiskräftig sei, wollen wir nicht untersuchen. Wir beschränken uns darauf, die Tatsachen sprechen zu lassen. Wir rechnen zu diesen Tatsachen auch nicht Erscheinungen wie das

"Bwanziafte Jahrhundert" oder die Krausgejellichaft und andere verwandte Dinge. Wir beschränken uns auf Borgange und Bersonen, Die unter katholischer Flagge segeln, ja sich wohl noch rühmen, den mahren fatholischen Geift in seiner echtesten Gestalt, frei von allen Ginseitigkeiten nach rechts und nach links zu vertreten. Gine Reihe naheliegender Beispiele liefert uns das bereits früher erwähnte "Türmerjahrbuch", das jest den Titel "Am Bebstuhl der Zeit" führt. Dieses bringt jedesmal eine vielfach recht nütliche Uebersicht über Die Borgange des letten Jahres auf den Gebieten des gesamten Kulturlebens, der Religion, der Philosophie, der Badagogit, der Literaturen und Rünfte, der Naturwiffenschaften u. f. f. Der Bericht über die fatholische Rirche war früher Schell anvertraut, nach dessen Tod Josef Müller, im Jahre 1908 lag er in den Bänden von Professor Dr. Kennerknecht. Allen diesen drei Berichterstattern ist der gleiche Zug gemeinsam, daß sie über die Zuftande innerhalb der katholischen Rirche · fehr wenig Erfreuliches und viel Beklagenswertes erzählen. Das fällt an diesem Ort gang besonders auf, denn die übrigen Darfteller fingen Das Lob der modernen Rultur auf allen ihnen zugewiesenen Gebieten in hellen Tonarten. Sochstens hören wir klagen darüber, daß die moderne Badagogik noch immer nicht weit genug fortgeschritten sei. Auf diese Weise gewinnt der Leser den Gindruck, als ob es überall aufwärts, dem Lichte zu, gehe, nur von der katholischen Kirche laffe sich kaum etwas Tröstliches sagen. Josef Müller weiß im Jahrbuch für 1907 nur zwei erfreuliche Erscheinungen zu nennen, Schell und seine eigene Renaifsance. Sonft ift alles dufter und obe, bank ber doppelten Diktatur, der hierarchischen und der laienpolitischen. Berjuche und Anregungen zur Reform verfielen erbarmungslos dem Index. Die katholisch-theologische Literatur sei bedeutungslos, die befferen Geifter schwiegen.1) Der katholische Theologe sei "der verlaffenfte von allen Standesangehörigen"; er durfe nicht einmal, "was der geringste Lehrbube darf", sich mit Standesgenoffen über firchliche Dinge beraten.2) Minder verzweifelt sieht Professor Rennerfnecht in die Zeit. Zwar erklärt er den Willen der Kirche, daß die Theologie sich an die Scholaftit halten folle, für eine Soffnung, "daß

<sup>1)</sup> Wo nur diese "besseren Geister" sein müssen? Unter den Anti-Modernisten nicht, das versteht sich von selber, wenngleich viele von diesen schweigen. Unter den Modernisten aber erst recht nicht, denn diese schweigen nicht. — 2) Türmer-Jahrbuch 1907, 197. ff.

Foffilien wieder ins Leben gurudkehren" und für einen Berfuch "ungeschehen zu machen, daß wir bereits sechs Jahrhunderte von der scholastischen Blütezeit eines Thomas von Aquin entfernt sind". Selbstverftändlich erfüllt ihn auch das "tief bedauerliche Bamphlet" Commers mit "Unmut, mit Trauer und Scham". Dagegen gibt ihm die Bewegung gegen den Inder Hoffnung, ebenso das "fraftvolle Auftreten der fortschrittlich gesinnten Richtung" in Frankreich, wo fich "bie Schwingen ber katholischen Fortschrittsibee mächtig regen", Die "modernen Gedanken, die felbst im Lande des papftlichen Giges viele Beifter entflammt haben", und ber "bei uns unbefannte Freimut in der anglo-amerikanischen Welt". Er begrüßt im Anschluß an Chrhard die freisinnigen Regungen in Frankreich und in Italien als "hocherfreuliche Anfänge einer Wendung zum Beffern", bedaucrt aber gerade deshalb, daß das katholische Deutschland hinter biefen beiden Ländern so weit zurückstehe, und daß sich deffen Literatur "ziemlich mager ausnehme". Das "haupthindernis einer regeren Beistesentfaltung sei die hyperkonservative Geistesrichtung". "Es streitet, jagt er, der katholische Fortschrittsgedanke mit dem Geiste des bedrückendsten und schärfften Reaktionismus." Der neue Syllabus habe vor allem Die französische theologische Gelehrtenwelt schwer getroffen, und bedrohe auch in Italien "die schönften Hoffnungen im Sinne des indizierten Fogazzaro und des suspendierten Romulo Murri". Und für das alles führt er als Kronzeugen — Paul Sabatier an, "welcher der katholischen Kirche mit Bewunderung gegenübersteht"; dieser habe ber "wenig erleuchteten Auslaffung" bes Rardinals Gibbons gegenüber "mit aller Robleffe, aber auch mit aller Energie" flar gemacht, daß das Unheil (zunächst in Frankreich) "im Klerikalismus selbst liege, welcher nicht glauben wolle, daß die Kirche für die Menschen und nicht die Menschen für die Kirche da sind". Das Endurteil, das Rennerfnecht aus alledem gieht, lautet: "Es geht ein belebender Lenzhauch fortschrittlichen Denkens und Strebens burch Die katholische Welt aller Länder. Doch ist's ein Lenzesnahen unter Binterfturmen, weil feine neue Zeit ohne heftige Rampfe je anbrach. Wer wird Sieger im Streit? Die große Majorität nicht, denn fie versteint zusehends in alten Formeln und scheut jeden frischen Windhauch. Aber auch die Ertrem-Fortschrittlichen nicht, denn sie zerstören den Inhalt des alten Kredo und verflüchtigen alles zur Allegorie. Die Wahrheit, der Sieg und die Bukunft gehören, wie wir mit

A. Ehrhard zuversichtlich hoffen, der gemäßigt-fortschrittlichen Richtung, welche die empirisch-psychologische und die historisch-kritische Methode anerkennt und das uralte Gesetz der Entwicklung und des Fortschritts als Wille des schöpferischen Gottesgeistes zur machtvollen Geltung zu bringen bestrebt ist. "Nunquam retrorsum!")

Ein solches "Syftem der rechten Mitte", eine derartige Feremiade über die Zustände innerhalb der Kirche und der Theologie, eine so bittere Tadelsucht über den Geist und die Praxis der Kirche, eine so unwürdige Sehnsucht nach allen von der Kirche mit den schwersten Strasen belegten modernistischen Erscheinungen, wie soll man das alles benennen, wenn nicht als Hunger nach dem Liberalismus?

Es hieße sich und die Welt täuschen wollen, wenn sich einer einredete, die von der Kirche verurteilte Richtung habe bei uns keinen Boden. Sie mag anderswo offener und, dem Volkscharakter entiprechend, mit größerer Heftigkeit, mit rücksichtsloserer Ronfeguenz und mit anerkennenswerter Klarheit vertreten werden. Aber deshalb, weil sie auf deutschem Boden kühler, vorsichtiger und dunkler ausgesprochen wird, hört sie nicht auf, den Charafter zu tragen, den sie vielleicht nur zur Hälfte kundgibt. Gie mag dort, wo bergleichen Ibeen bisher völlig unbekannt waren, größeren Beighunger bei den Neuerern und größeren Widerstand bei den Männern des Beharrens finden, während sie in einer Atmosphäre, die seit Jahrhunderten mit den Keimen des Protestantismus, des Rationalismus und des Liberalismus erfüllt ift, nicht einmal besonders auffällig wirkt, das ändert aber nichts an ihrer Gefährlichkeit. Ein verführerisches Runft= werk bleibt ja auch verwerflich und verderblich, wenn schon ein Arzt faltblütig daran vorübergeht, und wenn hundert Sachverständige erflären, nur die Unerfahrenheit der uneingeweihten Jugend könne dadurch finnlich erregt werden. Es wäre im höchsten Grade zu bedauern, wenn die Dinge eine Wendung nahmen, daß schon die Jugend an solchen Darftellungen nichts Verfängliches mehr fände. und gewiß würde in diesem Fall niemand sagen, man durfe fie ungescheut zur Schau bringen, da fie ja nichts mehr verderben könnten, sondern man würde im Gegenteil mit desto größerem Ernst gegen beren Berbreitung einschreiten, je mehr ber hunger nach berlei Dingen zunähme. Dann darf man es aber auch der Kirche nicht verdenken,

<sup>1)</sup> Am Webstuhl ber Zeit. 1908, 174—178.

wenn sie sich nicht beruhigt bei der Erklärung, daß bei uns der Hunger nach dem Liberalismus nicht so viel zu bedeuten habe, weil dieser ohnehin unsere Verhältnisse alle durchdringe, sondern wenn sie gerade daraus Grund zu neuen Sorgen und Anlaß zu ernsten Maßeregeln nimmt.

## Der Einfluß des Gemissens auf die Zurechnung der sündhaften Handlung.

Bon Universitätsprofessor Dr. Goepfert, Burgburg.

Die Frage nach dem Einflusse des Gewissens auf die Zurechnung der sündhaften Handlung ist von größter Wichtigkeit, wie
für das christliche Leben, so auch für die Berwaltung des Bußjakramentes, weil bei vielen das irrige Gewissen Berwirrung anrichtet. Sie wird ja in allen Lehr- und Handbüchern der Moral
behandelt. Doch aber ist es gut, die Hauptpunkte hier wieder einmal
zusammenzusassen und die praktische Anwendung etwas näher zu
beleuchten.

Wir unterscheiden eine doppelte Regel unseres Handelns, eine entfernte und objektive, sie ift das Sittengesetz, und eine nachste und formelle, und diese Regel ift das Gewiffen. Ohne Beziehung auf das Gewissen kann die Handlung zwar in sich, objektiv, materiell beurteilt werden; aber die sittliche Beurteilung für den Sandelnden selbst hängt von seinem Gewissen ab. Niemand kann eine Sandlung als aut oder bos zugerechnet werden, wenn er sich derselben nicht in ihrer Beziehung auf das Sittengesetz bewußt wird. Dies gilt vom vorausgehenden Gewiffen. Daher verpflichtet uns das Gefet, soweit als wir es zur Zeit der Handlung erkennen, nicht inwieweit wir es nachher erkennen, und die formale Büte und Schlechtigkeit einer Handlung, die Beantwortung der Frage, ob wir dabei gefündigt haben oder nicht, hängt von dem Gewiffen ab, das wir bei ber Sandlung felbst gehabt haben. Die spätere Reife des sittlichen Urteils, seine Entfaltung, wie sie durch Unterricht, durch die Predigt, durch das Studium der Moral, durch Befragung sachverständiger, gewissenhafter Manner erlangt wird, Die flarere Erkenntnis, wie fie bei Ererzitien, Miffionen gewonnen wird, find ja fehr wertvoll für die zufünftige Ordnung unseres Lebens, haben aber auf die vergangenen Sandlungen keinen Ginfluß mehr. Wie mein Gewissen bei ber Sandlung selbst deren sittliche Beschaffenheit beurteilt hat, so wird fie auch von Gott beurteilt. Der Grund liegt nach dem heiligen Thomas (Quodlibet 3a, 27) darin, daß das Objekt nur insoweit auf die formale Gute ober Schlechtigkeit der Sandlung Ginfluß hat, als es von der Bernunft vorgelegt wird.

Hierüber sind Ungebildete und Aengitliche aufgutlären, weil sie oft. wenn sie eine ernfte Bredigt horen ober ein aszetisches Buch

tesen, meinen, in einer Sache schwer gefündigt zu haben, während sie bei der Handlung an eine Sünde oder an eine schwere Sünde gar nicht gedacht haben. So kommt es auch häusig vor, daß Leute bei der Vorbereitung auf die Beicht unruhig werden und Dinge für sündhaft oder schwer sündhaft ansehen, bei deren Uebung sie an nichts Schlimmes gedacht haben. Kinder begehen oft aus Mutwillen, aus einer gewissen Unart Handlungen, welche man im reiferen Alter als schwer sündhaft oder sehr gefährlich erklären muß; es entscheidet aber das Urteil, das sie als Kinder gehabt haben, nicht aber die

Art, wie fie als reife Manner darüber urteilen.

Aber auch umgekehrt ift es der Fall. Wer zur Zeit der Handlung Diese als sündhaft oder schwer sündhaft angesehen hat, während er fie später als erlaubt oder läßlich fundhaft erkennt, hat sich damals einer Sünde oder einer schweren Sunde schuldig gemacht. Die später erhaltene Aufflärung kann an der Berantwortlichkeit und Schuld nichts mehr andern. Es mag eine gewisse Beruhigung und Befriedigung gewähren, daß man nicht auch objektiv und nach außen die nittliche Ordnung verlett hat; aber subjektiv ift nichts geändert, die Sünde ift begangen. Das ift oft auch bei jungen Leuten zu beachten. weil sie, wie die Jugend zwar perfonlich leichtfinnig, aber im sitt= lichen Urteil rigoros ift, eine Sunde, 3. B. Lugen, Stehlen fleiner Dinge, für schwer ansehen, die sich als objektiv leicht herausstellt. Doch ist da zu beachten, daß gerade Kinder eine Handlung bei der Borbereitung auf die Beicht als schwer fündhaft ansehen, während fie bei der Handlung felbst an eine schwere Sunde nicht gedacht haben. Darnach ift die Frage zu beurteilen, welche die Leute manchmal im Beichtstuhl stellen: "Ich habe das und das getan; war das eine schwere Günde?" Der Beichtvater kann diese Frage gar nicht beantworten; er kann wohl fagen, was eine schwere Sünde ist, aber er kann für sich allein nicht entscheiden, ob das Beichtlind wirklich schwer gefündigt hat. Er muß also fragen: "Haft du das damals für eine schwere Sunde gehalten? Haft du geglaubt, schwer zu fündigen, wenn du das unterläffest?" Aber auch trotz diefer Fragen wird er nicht immer Gewißheit erhalten, weil die Leute ihren jekigen Gewissenszustand leicht in die Vergangenheit verlegen und gewissenhafte Personen eher geneigt find, die Frage zu bejahen als zu verneinen, weil sie, wie sie meinen, sicher geben möchten. Das Gleiche gilt, wenn man nach einer Handlung Bücher nachschlägt, um zu erfahren, ob und wie man bei der Handlung gefündigt hat. Die gewonnene Belehrung hat Bedeutung für die Zukunft, das Nachforschen ift, wenn man zweifelt, Pflicht; für die Vergangenheit ift nichts zu machen. Freilich wird es sich, wie schon bemerkt, oft nicht mehr feststellen laffen, welches das Gewiffensurteil des Handelnden im Augenblicke der Tat gewesen ift. Dann natürlich ist zunächst das objektive Wefet Mafftab für die Beurteilung der Handlung, wofern uns nicht die sittliche Beschaffenheit des Subjektes, das ein zartes, machsames

Bewiffen, fittlichen Ernft, gediegene Frommigkeit besitht, eine be-

gründete Bermutung nach der anderen Seite nahelegen.

Wie schon aus den angeführten Beispielen hervorgeht, kommt hier vor allem das irrige oder zweiselhafte Gewissen in Frage. Denn menn das Gewissen in der früheren Zeit über die Erlaubtheit oder Unerlaubtheit der Handlung, über die Schwere der Sünde im Wesentlichen richtig geurteilt hat, so verschlägt es nichts, wonn sein Ausspruch jetzt klarer, bestimmter, nachdrücklicher das Gesetz vorhält. Was nun das irrige Gewissen angeht, so unterscheidet nan das überwindlich und unüberwindlich irrige Gewissen. Ueberwindlich ist der Irrtum, wenn man nicht bloß die physische und moralische Möglichseit hat ihn zu berichtigen, sondern auch den Irrtum selbst erstennt oder vermutet, auch die Verpflichtung erkennt, ihn abzulegen. Sonst ist der Irrtum unüberwindlich, wenn auch nur eines der genannten Werkmale fehlt.

Das unüberwindlich irrige Gewiffen nun gilt in bezug auf Die Beurteilung der daraus hervorgehenden Handlung dem richtigen Gewiffen gleich. Wer also mit einem solchen Gewiffen etwas Sundhaftes für erlaubt oder geboten ansieht, sündigt nicht, sondern begeht im Gegenteil eine gute Sandlung und zwar gehört feine Sandlung der Tugend an, aus deren Beweggrund er handelt. Es glaubt 3. B. jemand, er fei aus Liebe, um Bant und Streit zu verhüten, verpflichtet zu lugen. Er wurde wirklich einen Aft der Liebe feten, wenn er lugt, und wurde fundigen, wenn er nicht lugt. Go konnen auch junge Leute bei der Gelbstbefleckung, Cheleute beim Migbrauch ber Che von der Sunde entschuldigt fein, weil fie die Sandlungen für erlaubt halten. Aber ebenso wer infolge seines Frrtums etwas tut, was er für fündhaft und verboten anfieht, begeht eine Gunde von der Art und Schwere, wie er sie in seiner Handlung erkennt, wofern er überhaupt nur anders handeln tann. Die sittliche Bute und Schlechtigkeit unferer Handlung richtet sich nach ber erkannten, vorgestellten, nicht nach der wirklichen Beschaffenheit des Objektes. Im ersteren Kalle sieht der Mensch das Objekt als sittlich erlaubt und gut an, sein Wille richtet sich bemnach auf ein als gut vorgestelltes Objekt und darum ift die Willensrichtung und die Sandlung felbst qut. Im zweiten Falle wird das Objekt von der Erkenntnis als sittlich schlecht vorgestellt und so geht die Willensrichtung auf ein als schlecht erkanntes Objekt, wird badurch felbst schlecht, Die Bandlung ift Gunde. Wer also 3. B. glaubt, er fei heute zur Abstinenz verpflichtet und tropdem Fleisch ift, begeht eine Gunde gegen das firchliche Faftengebot, auch wenn tatfächlich fein Fasttag ift. Er will ja bas Gebot, das er vorhanden glaubt, übertreten. Wenn jemand einen Gegenftand gerftort, den er für das Eigentum des Nachbarn hält, während es fein Gigentum ift, begeht er eine Gunde ber Ungerechtigfeit, der ungerechten Beschädigung, und zwar eine schwere oder leichte, je nachdem er die Sandlung beurteilt. Er wollte den Rachften ichadigen, wenn

er auch tatsächlich nicht den Nachbarn, sondern sich geschädigt hat. Restitution braucht er natürlich keine zu leisten, weil die Schädigung des Nebenmenschen nicht ersolgt ist. Aehnliches gilt von der im äußeren Rechtsbereich angedrohten Strafe. Sie tritt nicht ein troß der verkehrten Willensrichtung, wenn nicht auch der äußere Tatbestand dem Strafgesetze entspricht. Wer einen Laien schlägt, in der Meinung, es sei ein Klerifer, begeht eine Sünde des Sakrilegs, wegen gewaltsamer Verletzung einer gottgeweihten Person, aber er verfällt nicht der Strafe der Exkommunikation. Er hat zwar die Sünde, aber nicht das kirchliche Verbrechen des Sakrilegs bes

gangen.

So enticheidet also immer der Ausspruch des unüberwindlich irrigen Gemiffens. Rur wenn ber Mensch physisch dem Ausspruche besselben nicht folgen kann, fo befteht keine Gunde, 3. B. jemand, der eingesperrt ober so frank ift, daß er sich nicht vom Lager erheben fann, meint er fündige, weil er heute den Gottesdienft versäumt; er sündigt nicht trot aller Gewiffensängste. Es ist ihm physisch unmöglich, die Kirche zu befuchen. Wenn aber nur eine moralische Unmöglichkeit vorhanden wäre, welche, wenn auch schwer, noch übermunden werden konnte, oder wenn ein hinreichender Entschuldigungs= grund vorhanden mare, dann konnte das irrige Gemiffen wiederum eine Sunde herbeiführen, 3. B. es ware jemand fo unwohl, daß er vom Kirchenbesuch entschuldigt ware, absolut aber konnte er noch in die Kirche geben. Wenn er sich dazu verpflichtet halt und nicht geht, wurde er fundigen. Gin anderes Beispiel: Jemand kann der abscheulichsten, unreinen ober gottesläfterlichen Gedanken nicht los werben, die wie Zwangsgedanken auf ihn einstürmen; er ist höchst beunruhigt, weil er fie fur Sunden halt. Diefes jein Urteil tann nicht bewirken, daß sie wirklich Sunden find, weil er überhaupt keine Möglichkeit hat sie abzuwehren.

Unders lauten die Entscheidungen beim verschuldet irrigen Bewiffen. Bunachft barf man niemals gegen fein irriges Bewiffen handeln; fonst wurde man sicher fündigen, weil man gegen bas handelt, was man als Willen Gottes ansieht. Man darf aber diesem Bewissen auch nicht folgen, wenn es etwas Sündhaftes als erlaubt oder geboten darstellt. Die Schwere der Sunde aber richtet sich nicht sowohl nach dem Gegenstande, als nach der Schuldbarkeit bes Irrtums, für welche freilich zunächft die Bedeutung der Sache den Magftab abgibt, aber auch die mehr ober minder flare Erkenninis oder Bermutung des Irrtums, die größere oder geringere Schwierigkeit den Frrtum abzulegen, in Betracht kommen. Je flarer die Erkenntnis des Frrtums und der Pflicht, ihn abzulegen, je leichter es ift, fich Aufflarung zu verschaffen, desto schuldbarer ift die Unwissenheit und infolge beffen die daraus hervorgehende Handlung. Es kann nun aber vorkommen, daß man sich im konkreten Falle des Frrtums zwar bewußt ift, aber keine Möglichkeit hat, ihn abzulegen. Sier besteht die Pflicht, die Handlung aufzuschieben; ist das nicht möglich, so muß man das Sichere wählen, d. h. für jene Seite sich entscheiden, welche die geringere Gefahr der Sünde in sich zu schließen scheint.

Soweit ift die Sache ziemlich einfach; aber es fragt sich hier, inwieweit man im fontreten Ginzelfall eine schuldbare Unwissenheit annehmen muß. Zunächst wird die Unwissenheit leichter als fündhaft angesehen werden können, wo sie sich bezieht auf die allgemeinen Bebote des driftlichen Lebens, Die Gebote Bottes in ihren Hauptbestimmungen, die Gebote der Kirche, oder auch wo es sich handelt um die Pflichten, welche der Stand, Beruf, die Lebensstellung auferlegt; benn jedermann hat die Berpflichtung, fich die Renntniffe anzueignen, welche er zur chriftlichen Lebensführung, zur Erfüllung seines Berufes u. f. w. nötig hat. Ebenso ift die Unwissenheit leichter fündhaft, wo es fich um den Mangel der gebührenden Kenntniffe (error negativus), als um irrtumliche Auffassung der Bflichten (error positivus) handelt. Da wir alle irrtumsfähig sind und häufig irren, bietet ein folcher Frrtum leichter Anlaß zur Entschuldigung. Noch viel leichter entschuldigt die Unachtsamkeit, Unüberlegtheit, Bergeßlichkeit. Wir haben es nicht immer in unferer Gewalt, unfere Aufmertfamteit auf einen Gegenstand in allen feinen Beziehungen gu tonzentrieren. Go tann es fein, daß man aus Unachtsamteit etwas redet oder tut, was man nicht hatte reden oder tun burfen, 3. B. es weiß jemand gang gut, daß heute Bigil von Allerheiligen ift und daß an diesem Tage Fasttag ist, aber denkt beim Gsen nicht an den Fasttag, er sündigt nicht. Aehnlich ist es mit der Unüberlegtheit. Es tann jemand unmöglich fein, im Drange der auf ihn einftürmenden Ereigniffe oder Geschäfte die notwendige Ueberlegung anzuwenden. Es wird an jemand plöglich eine überraschende Frage gestellt. Er verneint die Frage, Die er hatte bejahen sollen, oder er verrät ein Geheimnis, das er hatte verschweigen sollen. Geradeso verhält es sich mit der Vergeklichkeit. Es liegt nicht in unserer Gewalt, daß wir nichts vergeffen. Es hat jemand vielleicht gang qut das Gebot gekannt, er kann aber auch ohne Schuld auf das gange Bebot oder auf die Erfüllung im einzelnen vergeffen haben, 3. B. es hat jemand vollständig vergeffen, daß er feinem Rachbar foviel Mark schuldig ift, oder er hat am gestrigen Abend fein gelobtes Gebet vergeffen. Gewiß tann auch die Unachtsamkeit, Unüberlegtheit, Bergeftlichkeit schwer fundhaft fein, wenn fie (in einer wichtigen Sache) direkt oder indirekt freiwillig ist, und oft kann wenigitens eine läßliche Sunde gegeben sein. Aber tropdem wird sehr häufig der Mangel jeder Achtsamkeit, die Unüberlegtheit und Bergeflichkeit von jeder Gunde entschuldigen. Beachten wir nur, welches die Kriterien der Todfünde sind (plena advertentia, plenus consensus zum schwer sündhaften Objekt). Und doch besteht auf Diesem Gebiete recht viel Unklarheit: Wie oft klagen sich die Leute im Beichtstuhl an, wenn fie, ohne daran zu denken, am Freitage Fleisch gegessen haben! Manchmal auch Kleriker, welche einzelne Horen des Breviers zu beten vergeffen haben! Bahrend der Ferien fam ich mit einem gebildeten katholischen Berrn gerade auf die Frage bes unachtsamen Fleischeffens am Freitag zu sprechen, ber meinte, er könne sich bei einer solchen Entschuldigung nicht beruhigen und argumentierend fagte er, wenn fein Sohn ihm fage, er habe betreffs einer Bflichterfüllung nicht baran gedacht ober barauf vergeffen, fo laffe er diese Entschuldigung auch nicht hingehen, sondern weise ihn zurecht und ftrafe ihn. Darauf ift zweierlei zu antworten. Im Rechtsbereich (in foro externo) kann der Richter auf vorgeschützte iln= fenntnis, Unachtsamkeit u. f. w. nicht Rücksicht nehmen und selbst wo Unkenntnis entschuldigt, muß sie bewiesen werden, außer wo das Gefen die miffentliche Uebertretung ftraft, weil dann bas Biffen bewiesen werden muß. Sonst genügt die juridische Schuld. Die Strafe foll hier achtsamer, vorsichtiger machen und das kommt der ganzen Kommunität und ihren Mitgliedern zugute, wenn im konkreten Fall ber Täter auch leidet. Denken wir an Automobilunfälle, Gifenbahnunglücksfälle, an die vielen Sachbeschädigungen. Aehnliches gilt auch bei der Erziehung. Sinmal ift auch hier, wie schon oben bemerkt, oft eine wenn auch geringe Schuld vorhanden: dann bedarf gerade Die Jugend mit ihrem Leichtsinn, ihrer Flatterhaftigkeit, Bergeflichkeit das Korrektiv der äußeren Strafe und ohnehin braucht der Erzieher gar nicht ohneweiters zu glauben und kann es gar nicht immer glauben, daß der "Delinguent" wirklich ohne Schuld gehandelt hat. Die äußere Straffolge wird für die Butunft gunftig wirken; fie muß aber doch eine andere sein als bei absichtlicher Uebertretung. Aus all dem folgt aber doch nicht, daß alle diese Unachtsamkeiten, Unüberlegtheiten, Bergeflichkeiten Sünden oder gar schwere Sünden seien.

Zweitens ist hier einschlägig die Frage, ob der Mangel einer Renntnis, einer Uchtsamkeit, welche ber Mensch hatte haben konnen und follen, samt beren Folgen ihm zugerechnet werden fonnen, mit anderen Worten: Db die virtuelle oder interpretative Aufmertsamfeit auf die Gundhaftigkeit der Handlung gur Gunde genuge. Die Autoren scheiden sich anscheinend in zwei Lager, die einen bejahen, die anderen verneinen die Frage, je nach dem Begriffe, den fie von der virtuellen Aufmerksamkeit haben. Es ift aber gewiß: Wenn man unter virtueller Aufmerksamkeit nur die allgemeine Moglichkeit und Berpflichtung versteht, auf die Gundhaftigkeit zu achten, ohne daß irgend ein Gedante, ein Zweifel betreffs Diefer Gundhaftigteit vorausgegangen ift, fo reicht diefe virtuelle Aufmerksamkeit zur Gunde nicht aus. Wenn gar fein Gedanke vorausgegangen ift, ift es gwar nicht physisch, aber moralisch unmöglich aufzumerken; jede Verpflichtung muß doch irgendwie erkannt werden. Wenn ich im Augenblicke, wo ich Fleisch effe, gar nicht baran bente, daß heute Freitag ift, so mag ich heute vielleicht schon öfter an den Freitag gedacht haben, aber ich begehe jest feine Gunde. Dagegen muß man zugeben, daß

der Mangel jener Kenntnis, welche man fraft seines Amtes, Beruses hätte haben können und sollen, regelmäßig verschuldet und die daraus hervorgehenden Handlungen schuldbar sind, z. B. bei einem Arzt, Beichtvater, Rechtsanwalt, Richter u. s. w. Trozdem aber, wenn der Betreffende sich seiner Unkenntnis gar nicht bewußt ist, gar keinen Zweisel hat, ob er die nötigen Kenntnisse habe, so ist auch diese Unkenntnis unverschuldet und die daraus hervorgehende Handlung

ihm nicht zurechenbar.

Was wir oben entwickelt haben vom irrigen Gewissen, sindet Anwendung auch auf das zweiselhafte Gewissen. Im praktischen Zweisel an der Erlaubtheit der Handlung darf man nicht handeln. Wenn also jemand zweiselt, ob die Handlung eine Sünde sein des eine Gende von der Art und Schwere, wegen deren er zweiselt. Wenn jemand zweiselt, ob seine Rede eine Verleumdung sei, ob das, was er vom Rebenmenschen erzählt, wahr sei oder nicht, es aber doch behauptet, so begeht er eine Verleumdung. Wenn jemand zweiselt, ob eine unschamhafte Handlung schwere oder läßliche Sünde ist und sie doch tut, begeht er eine schwere Sünde. Er setzt sich der Gesahr aus, eine Verleumdung, eine schwere Sünde zu tun; er will die Rede, die Handlung, auch wenn sie eine Verze

leumdung, eine schwere Sunde ift.

Es erübrigt hier noch die ungemein wichtige Frage, was für eine Sunde der begeht, der nur im allgemeinen zweifelt, ob etwas Sünde sei oder beachtet, daß es Sünde sei, aber nicht daran denkt, ob es schwere oder läßliche Sünde sei. Die Autoren gehen hier nach allen Richtungen auseinander, weil fie von verschiedenen Standpunkten ausgeben. Die Schwierigkeit liegt barin, daß der Betreffende fich anscheinend ber Gefahr einer schweren Gunde aussett, Nach ben meisten Autoren mit dem beiligen Alphons wird hier auch in bedeutender Sache nur läglich gefündigt, wenn der Betreffende jonft ein gottesfürchtiges Gewiffen hat, die schwere Sundhaftigkeit auch nicht im allgemeinen erkannte oder aus dem Objette erkennen mußte oder wenigstens die Verpflichtung erkannte, die Sache näher zu unterfuchen. Souft konnte man eine Todfunde annehmen. Bei bem, ber ein gottesfürchtiges Gewiffen hat, fpricht die Prafumption dafür, daß er die Handlung nicht vorgenommen hatte, wenn er darin eine Tobfunde erkannt ober ernftlich vermutet hatte. Dies gilt felbft dann. wenn ihm Bedenken wegen einer Todfunde aufgestiegen find, die er aber nicht als begründet erkannt hat. Dies mag als praktische Regel genügen, wenn wir auch mit Ballerini (Op. mor. T. II., pag. 157) festhalten muffen, daß zwischen der einfachen Phantafievorstellung und bem unbegrundeten Bedenken bis jum wohlbegrundeten Zweifel eine unbegrenzte Bahl von Zwischenftufen find, die dem Beichtvater ein sicheres Urteil erschweren. Es gibt aber auch Objekte, bei denen jedermann ihre fcmere Gundhaftigteit ertennt, wie Ungucht, schwerer Diebstahl, Meineid: hier kann fich niemand nachher entjchuldigen, er habe die schwere Sündhaftigkeit nicht erkannt. Ebenso kann sich ein Gewohnheitssünder nicht leicht ausreden, er habe bei seinen Handlungen nicht die nötige Achtsamkeit auf ihre Sündhaftigkeit gehabt, z. B. bei seinen Uebertretungen der Fasttage, des Sonntagsgebotes, unzüchtigen Reden u. s. w. Es mag ja sein, daß aktuell wenig, vielleicht gar keine Achtsamkeit da war; er hat vielleicht wirklich an den Freitag, die Sonntagspsticht, gar nicht gedacht. Aber habituell weiß er, daß seine Handlungen schwere Sünden sind und daß er sich auch leichtsinnig darüber hinwegsett: er will auch diese Gebote gar nicht erfüllen. Darum kann diese Unachtsamkeit nicht entschuldigen, weil sie selbst schwer sündhaft ist. Er denkt an Fasten und Pflichtsmesse nicht mehr, weil er sie schon lange zu unterlassen gewohnt ist. Oft sehlt auch bloß die reflexe, nicht die aktuelle und eingeschlossen Erkenntnis.

Noch eine kurze Bemerkung über das perplere (verwirrte) Bewiffen, mit welchem jemand, zwischen zwei Pflichten gestellt, in jedem Ralle zu fündigen glaubt, ob er fich für die eine ober die andere Seite entscheidet, 3. B. es muß jemand einen schwer Rranten pflegen, glaubt aber auch jum Besuche bes Gottesdienstes verpflichtet zu fein. Bunächst besteht die Bflicht, die Handlung aufzuschieben, bis der Zweifel gelöft ift. Kann die Handlung nicht aufgeschoben und der Zweifel nicht gelöst werden, so hat man sich für die Seite zu entscheiden, auf der man das geringere Nebel sieht. Für das größere Nebel sich entscheiden wäre Sünde und zwar schwere Sünde, wenn man den Unterschied zwischen beiden als bedeutend erkennt, sonft läßliche Sünde. Rann man auch das nicht unterscheiden, fo kann man handeln wie man will, man fündigt nicht. Es kann keine Rotwendigkeit gum Sündigen geben; es fehlt die notwendige Freiheit. Das sind Regeln, nach denen man die subjektive Berantwortlichkeit auf Grund des Bemiffenszustandes zu beurteilen hat. Gewiß tann der Beichtvater nicht immer ein sicheres Urteil erlangen, ob der Bönitent schwer gefündigt hat; aber das ift zur Ausübung seines Amtes auch nicht nötig. Davor aber muß er sich hüten, daß er einen Bönitenten einer schweren Sunde für schuldig erklart, wenn dies nicht gewiß ift.

## Der Rituswechsel in Polen.

Historische Skizze.

Bon J. Roth S. J., Professor des Kirchenrechts in Krafau.

Die auf dem Konzil zu Florenz im Jahre 1439 vollzogene Union der Kuthenen mit der abendländischen Kirche vermochte nicht tiesere Wurzel zu schlagen. Ungeachtet ihrer Verkündigung und kirchensamtlichen Aufnahme bekannte sich in der zweiten Hälfte des XV. Jahrs

hunderts noch eine große Angahl von Ruthenen gum Schisma,1) und wenn auch in jener Beriode noch einige ruthenische Bischöfe und Metropoliten eine gewiffe Berbindung mit dem Beiligen Stuhle unterhielten,2) io waren die Verweser des Metropolitansiges zu Kiew im XVI. Jahrhundert ausgesprochene Schismatifer und forderten mit dem Schisma ungehindert die Feindschaft gegen Rom und die katholische Kirche.

Mit der Erfaltung des Gifers für die Aufrechterhaltung der Union hielten aber auch der sittliche Verfall des höheren und niederen Klerus und die Bermahrlofung des Bolfes gleichen Schritt. Glaubwürdige und unverdächtige Zeitgenoffen, wie Fürst Konftantin Oftrogetia) und die Lemberger Bruderschaft, 4) entwerfen in ihren Berichten ein wahrhaft trauriges Bild von dem zerrütteten Buftand der ruthenischen Rirche gegen Ende des XVI. Jahrhunderts. Während aber die ruthenische Kirche verwüstet darnieder lag, entfaltete in unmittelbarer Nähe die tatholische Kirche eine gesegnete Tätigkeit, nahm mit jedem Tage an geistiger Kraft zu und ftieg im Unsehen und Ginfluß bei dem ganzen Bolke. Unwillfürlich mußte angesichts einer folchen geiftigen und moralischen Machtentfaltung der katholischen Kirche in den besser= gefinnten Bischöfen und Laien Rutheniens der Gedante machgerufen werden, daß nur aus der Vereinigung mit Rom eine durchgreifende Reform der in hohem Mage entarteten ruthenischen Kirche zu erwarten iei. "Die Kirche befindet sich in großer Betrübnis", schreibt die Lemberger Bruderichaft in ihrem Bericht an den Patriarchen vom Jahre 1592 über die inneren Auftande der ruthenischen Rirche. "Männer von hohem Rang fielen in verschiedene Frrtumer, und Die zum Glauben ihrer Bater zurückfehren wollten, weigern fich jest beffen, indem fie auf die Mifftande der Rirche hinweisen; alle aber fagen einstimmig: wenn den firchlichen Mifftanden nicht abgeholfen wird, werden wir uns schließlich trennen; wir werden uns ber romischen Rirche unterwerfen und dann in ungetrübtem Frieden leben." Am 7. September desselben Jahres berichtet Dieselbe Bruderschaft: "Biele haben sich vorgenommen, sich dem Papft in Rom zu unterwerfen und unter seiner Gewalt zu leben unter ungehinderter Beibehaltung bes gesamten griechischen Ritus."5)

Nach mehrjährigen Berhandlungen kam auch wirklich die von vielen ersehnte Biedervereinigung mit Rom glücklich zustande, sie wurde am 9. Oftober 1595 auf ber Sunode zu Breit feierlich ver-

fündiat.

Doch kaum hatte die Union den Sieg über ihre heftigsten Gegner errungen, da schien ihrem weiteren Aufblühen eine nicht geringe Befahr

<sup>1)</sup> Bgl. das Schreiben Bauls II. vom J. 1468 an den Abt von Mogituo (Theiner, Vetera monumenta Polon, et Lithuan, II, Nr. 196).

2 Liftowsfi, Die ruthenischerömische Kirchenvereinigung, genannt Union zu Brest.
Deutsch von Jedzink. 1904, 22 f. — <sup>3</sup>) Akty otnosiaszczyjesia k'istorij zapadnoj Rossij sobrannyje i izdannyje archeograficzeskoju komissieju. Petersburg 1851. IV, Rr. 45. — 4) Ebenb. IV, Rr. 33. — 5) Ebenb. IV, Rr. 33.

seitens ihrer eigenen Kinder zu drohen. Mit großer Betrübnis und Besorgnis um das künftige Los der Kirche mußten nämlich die unierten Bischöfe wahrnehmen, wie gerade ihre edelsten und wohlhabendsten Diözesanen sich dem griechischen Kitus entfremdeten und scharenweise zum lateinischen übertraten. Im Jahre 1624 berichtete Metropolit Rugki nach Kom, daß seit der Annahme der Union etwa 200 Söhne aus adeligen Familien an lateinischen Lehranstalten und ebensoviele an polnischen Abelshöfen und beim Militär sich besindende Personen den Kitus vertauscht hätten, ja daß in jedem Jahre wenigstens 100 Personen aus dem Adel von der ruthenisch-unierten Kirche zur lateinischen überträten. Viel gefährlicher gestaltete sich die Lage der unierten Kirche, als seit dem Jahre 1623 auch unter der unierten Ordenssgeistlichkeit sich die Tendenz bemerkor machte, dem lateinischen Kitus

ben Vorzug zu geben und zu demfelben überzugehen.2)

Es kann nicht unsere Aufgabe sein, an diesem Orte die Gründe, welche jene zahlreichen Uebertritte von Ruthenen zum lateinischen Ritus veranlaßten, darzulegen und ihre Berechtigung zu prüsen, noch auch die Frage zu erörtern, ob die Zulassung der zum lateinischen Ritus übertretenden Ruthenen seitens der lateinischen Geistlichkeit gerade in den Anfängen der Union opportun gewesen sei. Uns beschäftigt hier einzig und allein die rechtliche Seite dieser Tatsacke. Und vom rechtlichen Standpunkt kann man meines Erachtens das Berhalten des lateinischen Klerus keineswegs tadeln. Denn weder auf dem Konzil zu Florenz, noch in dem Schreiben vom 12. Juni 1595, in welchem die ruthenischen Bischse um die Wiederaufnahme in die Gemeinschaft der katholischen Kirche baten, noch endlich in der Unionsbulle Klemens VIII. vom Jahre 1595 wurde auch nur mit einem Worte die Frage des Rituswechsels berührt, geschweige denn letztere verboten.

Als nämlich im Jahre 1590 die vier Bischöfe Terletzli, Balaban, Pelezytzli und Zbirujski zum erstenmal solidarisch dem Entschluß faßten, sich dem Apostolischen Stuhl zu unterwerfen, forderten sie in ihrem aus Breft datierten Schreiben bloß, "daß die Zeremonien und alle Einrichtungen, d. i. der Gottesdienst und die gesamte Kirchenversafzung, wie sie seit altersher in unserer orientalischen Kirche bestehen, von dem Heiligen Bater in Kom nicht geändert, sondern in derselben Ordnung unversehrt belassen werden."3) Auch in ihrem Synodalschreiben an Klemens VIII. vom 12. Juni 1595 erklärten die ruthenischen Bischöfe der in Florenz abgeschlossenen Union beitreten zu wollen, "sofern der Papst ihnen die fernere Beibehaltung der vrientalischen Liturgie sowie des gesamten firchlichen Kitus zusüchere."4) Auf

<sup>1)</sup> Informatio Episcoporum Ruthenorum, bei Harasiewicz, Annales Ecclesiae Ruthenicae. Leopoli 1862. 274, 281. — 2) Lifomsti a. a. D. 287. — 3) Bgl. Lifomsti a. a. D. 96. — 4) Mittimus ad Sanctitatem Vestram charissimos fratres nostros, Reverendos in Christo Hypatium Pocicy, Episcopum Volodomiriensem Brestensemque, et Cyrillum Terlecki, Episcopum

diese Erklärung des ruthenischen Spistopates hin erließ Klemens VIII. am 23. Dezember 1595 die Unionsbulle Magnus Dominus, in welcher er den Ritus der Ruthenen in allen seinen Teilen bestätigte mit Ausnahme dessen, was der Wahrheit und der Lehre des kathoslischen Glaubens etwa zuwider wäre. Daraus folgt allerdings, daß niemand zum Aufgeben seines griechischen Kitus gezwungen werden dürfe; ein formelles Verbot des Rituswechsels ist aber in den angesführten Kundgebungen der ruthenischen Bischöfe und des Heitigen

Stuhles noch feineswegs gegeben.

Nicht mit mehr Recht kann das Breve Bauls V. Solet circumspecta vom 10. Dezember 1615 als Beweis für den Bestand eines berartigen Berbotes ins Feld geführt werden, wie es Likowski2) tut. Bekanntlich verschmähten die Schismatiker kein Mittel. um nur die Union verächtlich und den Klerus sowohl als auch das Bolf von derselben abwendig zu machen. Unter anderem logen sie allenthalben dem Bolke vor, die Union sei gegen den ruthenischen Mitus gerichtet und diene bloß als Brücke zur Einführung des lateinischen Ritus.3) Den Ungebildeten im Klerus und Volke, die mehr dem äußeren Ritus als dem Glauben anhingen, genügten derartige Befürchtungen, um sowohl sich selbst von der Union fern au halten, als auch der Entfaltung der unierten Kirche mächtig entgegenzutreten. Um folche Berüchte Lügen zu ftrafen, fandte Papft Baul V. am 10. Dezember 1615 eine Erklärung an die Ruthenen, in der er ausdrücklich hervorhob, daß es niemals in der Absicht des Beiligen Stuhles gelegen habe noch liege, den griechischen Ritus in irgend einem Bunkte zu andern, geschweige denn ihn zu beseitigen und an seine Stelle den lateinischen einzuführen; daß vielmehr das gerade Begenteil ersichtlich sei sowohl aus den Unionsdetreten der Florentiner Spnode und Klemens VIII wie endlich daraus, daß die Alumnen des griechischen Rollegs in Rom den Gid ablegen muffen, ohne Beneb-

Luceoriensem Ostrogiensemque, quibus mandavimus, ut Sanctitatem Vestram adeant ac, siguidem Sanctitas Vestra administrationem sacramentorum ritusque et ceremonias orientalis ecclesiae integre, inviolabiliter atque eo modo, quo tempore unionis illis utebamur, nobis conservare confirmareque pro se et successoribus suis nihil in hac parte innovaturis unquam dignetur, suo et omnium nostrum Archiepiscopi et Episcoporum totiusque ecclesiastici nostri status et ovium commissarum nobis divinitus nomine Sedi S. Petri et Sanctitati Vestrae uti Summo Pastori Ecclesiae Christi debitam obedientiam deferant (Malinoweti, Die Rirchen- und Staatsfagungen bezüglich des griechiich fatholischen Ritus ber Ruthenen in Galigien. Lemberg 1861. 25). - 1) . . . ad maiorem charitatis nostrae erga ipsos significationem omnes sacros ritus et ceremonias, quibus Rutheni Episcopi et clerus iuxta Sanctorum Patrum Graecorum instituta in Divinis Officiis ac Sacrosanctae Missae sacrificio ceterorumque Sacramentorum administratione aliisve sacris functionibus utuntur, dummodo veritati et Doctrinae Fidei Catholicae non adversentur et communionem cum Romana Ecclesia non excludant, eisdem Ruthenis Episcopis et Clero ex Apostolica benignitate permittimus, concedimus et indulgentus (Malinoweti a. a. D. 27). ––  $^2$ ) a. a. D. 2923. ––  $^3$ ) Bgl. die stenstitution Beneditts XIV. Allatae sunt vom 26. Juli 1755, § 14.

migung des Heiligen Stuhles nicht zum lateinischen Ritus überzutreten.) Der Papst protestiert demnach bloß gegen die lügenhasten Behauptungen der Schismatiker, als ob die Absicht des Heiligen Stuhles darauf hinausginge, die Ruthenen zu latinisieren. Daraus aber, daß die Alumnen des griechischen Rollegs zu Rom sich eidlich verpflichten mußten, ihren orientalischen Ritus ohne päpstliche Erlaubnis nicht zu ändern, kann wieder nicht gefolgert werden, eine derartige Verpflichtung wäre zu jener Zeit allen Ruthenen gemein gewesen.

Ein formelles Verbot der Annahme des lateinischen Ritus seitens der Ruthenen erließ zum erstenmal Papst Urban VIII. mit Defret vom 7. Februar 1624,2) in dem es unter anderem heißt: "Niemandem, weder einer weltlichen noch einer geistlichen Person, noch weniger den Basilianern ist es gestattet, auch nicht aus den wichtigsten Beweggründen, ohne besondere Erlaubnis des Apostolischen Stuhles den Ritus zu ändern und zum lateinischen überzugehen."

Diese päpstliche Verordnung stieß aber am polnischen Königshofe auf nicht geringe Schwierigkeiten. Der lateinische Epistopat erblickte in obigem Verbote eine Beeinträchtigung und Gefährdung des lateinischen Kitus. Infolgedessen verweigerte Sigismund III. seine Zustimmung zu dessen Ausführung und verlangte, das päpstliche Verbot möchte auf die geistlichen Personen, in erster Linie auf die Basilianer beschränkt werden. Urban VIII. sah sich gezwungen, dem Willen des Königs nachzugeben, und änderte wirklich schon unter dem 7. Juli desselben Jahres obiges Dekret dahin ab, daß es bloß den geistlichen

<sup>1)</sup> Ritus universos, quibus Rutheni antiquitus usi fuerant, dummodo veritati et doctrinae catholicae non adversentur et communionem cum Ecclesia Romana non excludant, per unionem praemissam tollere aut extinguere Ecclesiae Romanae intentionem, mentem et voluntatem non fuisse nec esse nec id dici vel censeri potuisse nec posse; quinimo dictos ritus eisdem Ruthenis Episcopis et Clero ex Apostolica benignitate permissos, concessos et indultos esse, ex litteris Clementis Papae VIII et Concilio Florentino et ex instituto collegii Graecorum urbis Romae, cuius alumni praestant iuramentum de non transeundo ad ritum latinum sine Apostolicae Sedis licentia, apparet (Ma= finomôfi, a. a. D. 33). — 2) Ad conservandam pacem et concordiam inter Ruthenos unitos et ob alias gravissimas causas SS. in Christo Pater et Dominus Noster, D. Urbanus div. prov. Papa VIII . . . . . decrevit, ne de cetero Ruthenis unitis, sive laicis sive ecclesiasticis, tam saecularibus quam regularibus et praesertim monachis S. Basilii M., ad latinum ritum quacunque de causa etiam urgentissima sine speciali Sedis Apost. licentia transire liceat, et proinde omnibus Archiepiscopis. Episcopis et Officialibus Ruthenorum unitorum districte praecipiendo mandavit, ne deinceps licentias pro huiusmodi transitu subditis suis, cuiuscunque gradus et conditionis existant, concedere praesumant; et Archiepiscopis, Episcopis et aliis Praelatis latinis et eorum Officialibus, ne Ruthenos praedictos unitos ad latinum ritam transire volentes, quovis praetextu aut causa, etiam cum licentia Ruthenorum Praelatorum suorum recipere audeant, sub paena nullitatis actus et aliis arbitrio Sanctitatis Suae et Romanorum Pontificum, successorum suorum, transgressorious infligendis (Collectio Lacensis II, 603).

Berfonen verbot, ohne besondere Erlaubnis des Beiligen Stuhles den

ariechischen Ritus zu wechseln.1)

Daß durch letteres Defret die Verordnung vom 7. Februar 1624 Besetraft verloren hatte, steht außer Aweifel. Es erhellt dies ichon aus dem Wortlaut des Julidefretes, durch das der Bapft ausdrücklich "befahl, das den Rituswechsel betreffende Defret auf die geiftlichen Berjonen zu beschränken". Selbst im XVIII. Jahrhundert noch, als Die Streitfrage über die Bulaffigkeit des Rituswechsels wieder mit erneuter Beftigkeit auftauchte, konnte sich der polnische Episkopat in feinem, auf dem Reichstag zu Grodno dem König überreichten Memorandum vom 20. Oftober 17522) mit Recht auf das Julidefret Urbans VIII. berufen; und in feinem an den apostolischen Nuntius gerichteten Antwortschreiben vom 28. März 1752 berichtet der Brzemysler Bischof Sierakowski: "Rach Erlaß des Dekretes vom 7. Juli 1624 haben zwar einige Laien den Apostolischen Stuhl um Dispens zum llebertritt vom griechischen zum lateinischen Ritus gebeten, doch die Mongregation hat stets geantwortet: Laien bedürfen keiner Dispens auf Grund des genannten Defretes vom 7. Juli 1624. Auch in der Angelegenheit des adeligen Szczawinski ift ein Dispensgesuch für überflüssig erachtet worden, da berfelbe als Laie ohne Dispens den lateinischen Ritus annehmen und hierauf zum Briefter geweiht werden darf."3) Selbst Malinowski4) fann nicht in Abrede stellen, daß noch in der ersten Hälfte des XVIII. Jahrhunderts die Bropaganda einigen ruthenischen Laien, die zum lateinischen Ritus entlassen zu werden verlangten, geantwortet habe: "Ipsos vigore decreti sub 7. Juli 1624 editi non indigere dispensatione s. Sedis Romanae, commisitque Nuntio, ut huiusmodi responsum daret non publice, sed summa cum cantela."

War auch der Nituswechsel durch ein formelles Gesetz nicht verboten, so sag es doch unzweiselhaft im Geiste der Kirche, zur Annahme eines anderen Nitus die päpstliche Genehmigung zu fordern. Wir sahen oben, wie der Heilige Stuhl die Beröffentlichung des Dekretes vom 7. Februar 1624 nicht durchzusetzen verwochte, vielmehr gezwungen wurde, es auf die Priefter und vor allem auf die Basilianer zu beschränken. Trotzem versäumte Rom nicht durch Ermahnungen und Beschle den Lateinern in Polen das genannte Dekret zur Beodachtung einzuschärfen. So erklärte z. B. die Propaganda unterm 29. Juli 1631, in Sachen des Rituswechsels der Ruthenen sei von dem ersten Dekret Ilrbans VIII. nicht abzugehen; weil aber der König die Publikation desselben verhindert habe und

¹) In Congregatione habita die 7. Julii 1624 coram SSmo, referente Illmo D. Card. Bandino rationes, quas Nuntius Poloniae significabat a rege opponi publicationi decreti de transitu Ruthenorum ad ritum latinum, de quibus latius in literis eiusdem Nuntii sub die 31. Maii 1624, SSmus iu sit decretum de transitu restringi ad ecclesiasticos . . . (Collect. Lac. II, 603).

— ²) Walinowsti a. a. C. 76.

3) Walinowsti a. a. C. 70.

4) a. a. C. 50 ff.

noch verhindere, so habe sie dem Runtius in Bolen den Auftrag erteilt, mit den Ordensprovingialen, besonders mit dem der Jesuiten, Rückinrache zu nehmen und sie anzuweisen, daß sie im Ramen des Heiligen Baters und der Propaganda die ihnen untergebenen Beichtväter ermahnen, sich fünftigbin der Zurückführung (reductio) ber unierten Ruthenen zum lateinischen Ritus zu enthalten.1) Gine ahnliche Ermahnung wiederholte der polnische Nuntius in seinem unterm 24. August 1707 an den ruthenischen Bischof von Brzempel, Winnigfi, gerichteten Schreiben, "in dem der Prior der Brzempsler Dominikaner ermahnt wird, Ruthenen zur Annahme des lateinischen Ritus nicht zu verleiten". In einem zweiten Schreiben vom 5. Oftober desselben Jahres versicherte der Nuntius in Polen, "er trage Sorge dafur, daß die Ruthenen in ihrem Ritus verbleiben". Und in der Tat, schon am 6. Februar 1708 wurde dem Runtins eine Abschrift des Februardekretes Urbans VIII. von der Propaganda mit der Weisung übermittelt: "ut eo prudenter utatur obtutu antiquarum regiae aulae oppositionum". Wahrscheinlich glaubte Bijchof Winnigki, ber Apostolische Runtius gehe unnötigerweise mit übertriebener Borficht zu Werke; denn durch wiederholte Bitten fette er bei der Propaganda einen Beschluß vom 11. November 1710 durch: Scribatur fortiter Domino Nuntio, ut decretum Urbani VIII. ad amussim observetur, et ne Rutheni ab Episcopis et Religiosis r. l. ac in specie a missionariis Samboriensibus ad ritum latinum pertrahantur"; woraufhin die gedachte Rongregation nach Erörterung ber von Winnigki gestellten Frage, ob den Ruthenen der Uebertritt zum lateinischen Ritus gestattet sei, im Jahre 1712 bem Nuntius in Bolen den Befehl zugehen ließ: "Publicare primum Urbani VIII. decretum. "2)

Aus leicht begreiflichen Gründen mußte ein erneuter Versuch, das genannte Dekret zu publizieren, auf ähnliche Schwierigkeiten stoßen, wie im Jahre 1624. Deshalb unterließ auch der Apostolische Runtius die seierliche Promulgation des Dekretes, teilte es aber den Bischösen und Provinzialobern mit, die ihrerseits versprachen, sich genau nach den Vorschriften des genannten Dekretes zu halten. Daß die lateinischen Bischöse es ernst meinten mit ihrem Versprechen, geht klar hervor aus den Hickopischen, in welchen sie ihren Untergebenen die Bevbachtung des Februardekretes Urbans VIII. einschärften. So erließ der Wilnaer Vischof Konstantin Kasimir Brzozowski am 14. Januar 1712 an seine Diözesanen einen Hirtenbrief folgenden Inhaltes: "In der Absicht, durch seine väterliche Fürsorge der Unzufriedenheit und den Zwistakeiten, welche zwischen Angehörigen des lateinischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Malinowsti a. a. D. 87. — <sup>2</sup>) Malinowsti a. a. D. 41. — <sup>3</sup>) Quod praedictum decretum Polonis fuerit ignotum quo'lque, illo Episcopis Ordinumque regularium capitibus communicato acceptaque istorum sponsione super observantia Pontificii decreti, abstinuerit ab eius publicatione (Malinowsti a. a. D. 41).

und griechisch-unierten Ritus wegen des Uebertrittes von einem Ritus jum anderen häufig entstanden, ein Ende zu machen, erließ Unfer Bift. Herr Urban VIII. fel. And. ein Breve folgendes Inhaltes . . . . Da Dieses Breve Dank den Unruhen jener Zeit nicht genügend veröffentlicht worden ift und deshalb diejenigen nicht verpflichtete, die von demselben feine Kenntnis hatten, entzog es der Apostolische Runtius von Volen und Lithauen auf Verlangen des ruthenischen Metropoliten und anderer Bralaten Rutheniens bem Dunkel ber Bergangenbeit und übermittelte es Uns gur Beröffentlichung. Infolgedeffen veröffentlichen Wir das genannte Breve durch Diefes Unfer Schreiben und ermahnen Wir den Welt- und Ordenstlerus, unierte Griechen. die von ihrem Ritus zum lateinischen übertreten möchten, von nun ab unter keinem Vorwand aufzunehmen, geschweige denn sie auf unerlaubte Beije zum Berlassen ihres Ritus zu verleiten."1) Huch der lateinische Erzbischof von Lemberg, Johann Skarbek, richtete im Einsvernehmen mit dem ruthenischen Erzbischof Barlaam Szeptugki am 14. Juni 1714 an feinen Klerus eine Berordnung, in welcher bas gegenseitige Verhältnis zwischen Lateinern und Ruthenen nach mehreren Richtungen bin geregelt und im § 7 ingbesondere die Zulaffung der Ru= thenen zum lateinischen Ritus verboten wurde.2) Um 15. Februar 1728 erklärte der lateinische Bischof von Lukk und Breft, Boguslaus Rupniski: "Wie Bir bisher den Uebertritt der Ruthenen gum lateinischen Ritus niemals gestatteten, so werden Wir auch in Zukunft Unsere Genehmigung dazu verweigern, da Wir wohl wiffen, daß dies Uns durch das Breve Urbans VIII, fel. And. geboten ift. So oft aber jemand dabei betroffen wurde, daß er, von anderen verleitet, zum lateinischen Ritus übergetreten ift, werden Wir auf Verlangen des griechischen Metropoliten von Kiew alle Unsere Autorität einsetzen, damit derselbe zu seinem früheren Ritus zurückfehre: wofern Diefer Uns das Gleiche nicht verweigere jenen gegenüber, die in Unferer Diozese vom lateinischen Ritus zum ruthenischen übergetreten sind." 3)

Un der gewünschten Gegenseitigkeit ließen es aber die Ruthenen von jeher sehlen. Mochten auch die Klagen des ruthenischen Spissopates über den lateinischen Klerus noch so gerechtsertigt erscheinen, das ähnliche Vorgehen der ruthenischen Geistlichkeit gegenüber den Lateinern mußte die lateinischen Priester in ihrer Praxis bestärken und gegen alle Vorstellungen ihrer Oberen taub machen, zumal sie sahen, wie die Ruthenen in Rom fortwährend Klage gegen sie führten, aber ungescheut das taten, was sie an den Lateinern tadelten. Schon auf der am 12. Upril 1644 zu Krasnostaw geseierten Synode beklagt sich der Chelmer Bischof Paul Piasesti darüber, daß die unierten Ruthenen dem lateinischen Klerus und der lateinischen Kirche weit mehr Rummer und Unannehmlichkeiten bereiten, als zu Zeiten, wo sie der fatholischen

<sup>)</sup> Malinowsfi a. a. D. + ) Malinowsfi a. a. D.  $42\cdot -$  3. M s linowsfi a. a. D.  $44\cdot$ 

Kirche noch fernstanden; denn sie verderben die lateinische Jugend, verleiten sie zur Unnahme des ruthenischen Ritus und verbieten bei lateinischen Brieftern zu beichten.1) Unter dem Bormand eines Rotgrundes, schreibt der Brzemysler Bischof Sierakowski am 28. März 1752, taufen die ruthenischen Briefter öfters Kinder lateinischer Eltern, welche fie dann, sobald fie herangewachsen find, durch Prozeffe für ihren Ritus zu gewinnen suchen.2) Dieselben Rlagen erheben die polnischen Bischöfe in ihrem unterm 20. Oftober 1752 an den König gerichteten Schreiben, und fügen hinzu: "verius et iustius contra Reverendissimos Episcopos ritus graeci in eo conqueri possumus, quod ipsi iniuriose nobis obiiciunt."3) Als am 3. Juni 1757 der ruthenische Bischof von Chelm an den Apostolischen Runtius in Bolen sich wendete mit der Bitte, die Ruthenen, welche von den Lateinern augenscheinlich beeinträchtigt würden, in Schutz nehmen zu wollen, fand der Nuntius bloß Die eine Antwort: Die ruthenischen Briefter seien zu ermahnen, nicht das zu tun, was sie den polnischen zum Vorwurf machten.4)

Unter Benedikt XIV. ging die römische Kurie neuerdings an Die Regelung des Verhältnisses zwischen Lateinern und Ruthenen. Um 24. November, bezw. 10. Dezember 1748 erließ sie ein provisorisches Defret, das den ruthenischen Laien verbot, zum lateinischen Ritus überzugehen ohne Genehmigung des kompetenten lateinischen Bischofs, und überwies die gesamte Streitfrage einem Referenten zur Begutachtung. Mus nicht weiter zu ermittelnden Gründen geriet aber die diesbezugliche Arbeit der Kurie bald ins Stocken. Doch schon am 18. September 1751 stellte Benedikt XIV. in seinem Breve an die ruthenischen Bischöfe die baldige Wiederaufnahme der Verhandlungen in Aussicht und versicherte sie, er werde alle Hebel in Bewegung setzen, damit der Uebertritt der Ruthenen zum lateinischen Ritus nicht nur verboten, sondern dem Verbote auch die Erekution gesichert werde. 5) Run wurden die Verhandlungen zwischen Rom einerseits und dem föniglichen Hofe und dem Epistopate beider Riten andererseits wieder in Fluß gebracht. Mehrere Jahre zogen fie fich in die Länge, vermochten aber nicht, ein positives Resultat herbeizuführen. 6) Bei dem heftigen Rampfe und den geteilten Interessen amischen Bolen und Ruthenen war es eben ein Ding der Unmöglichkeit, den Bunfchen und Forderungen beider Barteien in gleichem Make gerecht zu werden und in der Streitfrage eine Entscheidung herbeizuführen, die nach dem Beschmacke ber Ruthenen gewesen und nicht zugleich den wahren oder auch nur eingebildeten Intereffen der Lateiner zu nahe getreten wäre.

Erst nach der ersten Teilung Polens ward es bem Seiligen Stuhle ermöglicht, wenigstens für einen Teil des früheren Königreichs den fast zweihundertjährigen Streit zwischen den Ruthenen und La-

<sup>1)</sup> Malinowski a. a. D. 38. — 2) Malinowski a. a. D. 68. — 3) Malinowski a. a. D. 80. — 4) . . . . commonendosque esse presbyteros Ruthenos, ne idem agant, quod in latinis improbant (Malinowski a. a. D. 65. – 6) Malinowski a. a. D. 644 ff.

teinern endgiltig beizulegen. Mit Breve vom 16. April 1774 bestätigte Bapft Rlemens XIV. das Defret Urbans VIII. vom 7. Februar 1624 für alle zu Rugland gehörigen Provinzen und schärfte beffen Beobachtung auf das strengste ein.1) Im öfterreichischen Unteil des früberen Bolens dagegen nahm die Streitfrage eine gang andere Wendung. Hier legte sich die Regierung ins Mittel und versuchte eine Lösung derselben aus eigener Machtvollkommenheit. Nach Einvernehmung des galizischen Gouverneurs erfolgte an diesen am 3. August 1776 eine Hofentschließung des Inhaltes: "Deffelben Ginrathen, daß in kunftigen Fällen, wo über den transitum ab uno ritu ad alterum eine Streitigkeit entsteht, jedesmal die Ortspfarrer utriusque ritus die Sache de casu ad casum an ihren betreffenden Ordinarium anzeigen, diese solche mit Beifügen ihrer Grunde an dasselbe einberichten, von ihme k. Gubernio aber endlich nach Vernehmung derer gegentheiligen Behörden der gutächtliche Bericht anher erstattet werden jolle, wird hiemit vollkommen begenehmiget."2) Auf dieje Weise wurde Die Einholung der papftlichen Genehmigung beim Rituswechiel furgweg für überflüffig erklärt. - eine Magnahme, die in dem Staatsrechte bes "aufgetlärten" Zeitalters ihre Erklärung findet. Diefe ftaatlicherseits eingeführte Prozedur beim Rituswechsel schärfte Josef II. neuerdings ein mittels hofdekretes vom 19. Juni 1787, und eine vom griechisch-katholischen Konsistorium in Lemberg am 22. Oktober 1787 eingelegte Beschwerde3) fand beim Gubernium feine Berücksichtigung.

Da in den folgenden Jahren griechisch-katholische Laien und aus Rugland flüchtige Bafilianer polnischer Herkunft von den lateinischen Ordinariaten Galiziens öfters ohne voraufgehende Erlaubnis des Apostolischen Stuhles zum lateinischen Ritus zugelassen wurden, beschwerten sich darüber in Rom zu wiederholten Malen sowohl die Oberen der Bafilianerflöfter als auch die ruthenischen Bischöfe Galiziens. Daraufhin glaubte Bapft Bius VII. dem unerquicklichen Streitezwischen den beiden Riten der katholischen Kirche doch ein Ende machen zu muffen. Mit Detret vom 13. Juni 1802 bestätigte er die Uebertrittsverbote Urbans VIII. vom 7. Februar 1624 und Klemens XIV. vom 16. April 1677 und befahl, dasselbe durch den Wiener Nuntius dem ruthenischen Metropoliten Anton Angellowicz zukommen zu lassen. Der lettere suchte aber vergebens das staatliche Plazet zur Ausführung des papstlichen Erlasses zu erwirken. Mit Gubernialverordnung vom 11. März 1803, 3. 10.504, wurde ihm ein Hofdefret vom 11. Februar desselben Jahres intimiert, das bestimmte, bezüglich des llebertrittes von einem Ritus jum anderen folle es bei ben bereits hierüber erfloffenen Berordnungen fein Berbleiben haben und folglich von dem neuen Defrete des Beiligen Stuhles feine Notig genommen werden. Und bann wieder am 20. Februar 1818, 3. 7897, eröffnete das f. f. Guber-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Collectio Lac. II, 607. — <sup>2</sup>) Malinowski a. a. D. 649. — <sup>3</sup>) Malinowski a. a. D. 652.

nium den ruthenischen Bischöfen, Se. Majestät habe mit Resolution vom 25. Januar d. I. für die Zukunft zur Richtschur vorzuschreiben geruht, daß zum Rituswechsel die Genehmigung des Heiligen Stuhles naturgemäß (?) nicht notwendig sei; auch erwarte Hochdieselbe, daß jenen griechischestatholischen Laien, die sich dem geistlichen Stande in dem lateinischen Ritus widmen wollen, die Bewilligung hierzu seitens der griechisch katholischen Ordinariate nicht verweigert werde; bei gemischten Ehen aber solle es den Gatten freistehen, bei ihrem Ritus zu verbleiben und ihre Kinder nach deren Geschlechtsverschiedenheit

im Ritus ihrer Eltern taufen und erziehen zu laffen.

Mit dem Eingreifen der staatlichen Gewalt hatte somit die Streitfrage eine konkretere Geftalt angenommen. Es fragte fich vor allem, ob auf die Ruthenen Galiziens sich die von Beneditt XIV. am 26. Mai 1742 für die Stalo-Griechen erlaffene, auf dem Standpunkte des Defretes Urbans VIII. vom 7. Juli 1624 stehende Konstitution Etsi pastoralis Unwendung finde,1) oder einzig und allein das Detret Urbans VIII. vom 7. Februar 1624 für die galizischen Ruftande makaebend fei. Während der lateinische Epistopat und im großen und gangen auch die Regierung sich auf den Standpunkt der Konstitution Etsi pastoralis stellten, erklärten die ruthenischen Bischöfe, — allerdings mit Recht — das Februardefret Urbans VIII. als einzig giltige und zu Recht bestehende Norm für die Beurteilung des gegenseitigen Berhältniffes beider Riten in Galigien. Hartnäckig wurde von beiden Parteien der einmal eingenommene Standpunkt behauptet, allerdings nicht zum Wohl der katholischen Kirche noch zur Erbauung des Volkes.

Die nicht endenwollenden Zwistigkeiten bewogen endlich das Kultusministerium, mit Erlaß vom 18. Mai 1852, Z. 1048/921, intimiert durch Präsidialschreiben vom 9. März 1853, Z. 4956, eine Zusammenkunft der Bischöfe beider Niten behufs Regelung des beiderseitigen kirchenrechtlichen Verhältnisses zu veranlassen. Das Nesultat der Bischoskkonferenz war eine Uebereinkunft der Kirchenfürsten in einzelnen strittigen Punkten, welche am 23. Dezember 1853 dem Heiligen Stuhle zur Bestätigung unterbreitet wurde. Aus nicht näher bekannten Gründen mußte in Kom die Prüsung der von den Bischöfen

¹) Die Konstitution Etsi pastoralis bestimmte im § 2 n. 14 bestiglich bes Kituswechsels: "Quodsi infans graecum ritum in bapismate susceperit, tunc requirendus est primum patris graeci consensus, deinde episcopi latini licentia, ut possit mater latina filium suum graece baptizatum ad latinas caeremonias traducere. Adultis autem, si quidem sunt ecclesiastici in quocunque ordine minori vel etiam maiori constituti, saeculares, vel regulares, a ritu graeco ad latinum sine expressa Sedis Apostolicae licentia transire non liceat; si laici, ut ad ritum latinum transire possint, episcopus dioecesanus pro sua prudentia permittere valeat; non tamen communitati Graecorum sive Albanensium huiu modi sine Sedis Apostolicae licentia, sed solum privatis personis, attenta uniuscuiusque necessitate" (Bullar, Bened, XIV, ed. Romae 1760 I, 76).

gemachten Eingabe hinausgeschoben werden.1) Unterdessen wandte sich der ruthenische Erzbischof am 19. Februar 1862 durch die f. f. Statthalterei an bas Staatsministerium mit der Bitte, daß auf Grund des Art. 35 des österreichischen Konkordates "das k. k. Hofkanzleidekret vom 25. Jänner 1818 (Gub.-Intimat vom 20. Februar 1818, 3. 7897) bezüglich der auf die Konstitution Etsi pastoralis basierten Bestimmungen außer Kraft gesetzt werde, um auf diese Urt dem lateinischen Klerus in Galizien den Vorwand mit Berufung auf das gedachte f. t. Hoftangleidefret zu benehmen, den griechisch-katholischen Klerus zu bedrängen und zu schmälern". Unterm 5. September 1862, 3. 410. antwortete jedoch die f. f. Statthalterei: "Wie Se. Erzelleng der Berr Staatsminister unterm 23. August 1. J., B. 3880 St. M. I., eröffnet hat, ist die Regelung des firchlichen Wechselverhältnisses zwischen den Katholiken des lateinischen und griechischen Ritus zunächst Sache der Rirchengewalt. Bon Diesem Standpunkte ift Diese Angelegenheit in neuerer Zeit angesehen und behandelt worden, und es vermag demnach das hohe Ministerium zur Austragung derselben nur dadurch mitzuwirken, daß, mas unter Ginem geschieht, im Wege bes Minifteriums des Aeußeren die Intervention des kaiserlichen Botschafters bei dem Seiligen Stuhle in Anspruch genommen wird, damit die schon im Jahre 1855 (?) in nahe Aussicht gestellte Regelung der fatholischen Ritusverhältnisse in Galizien durch die fompetente firchliche Auftorität endlich zustande gebracht werde." Es ware aber zweckdienlich, daß auch der katholische Episkopat Galiziens seinerseits die geeigneten Schritte beim Beiligen Stuhle mache; bis zu einer endgültigen Regelung der Angelegenheit fonnten jedoch die Bestimmungen des bezogenen Hoftangleidetretes nicht außer Kraft gesett werden.2)

Bevor noch der kaiserliche Botschafter beim Seiligen Stuhle sich ins Mittel legen konnte, hatte die Propaganda die diesbezüglichen Arbeiten schon am 4. und 12. August 1862 in Angriff genommen und zur Klarstellung einiger Punkte der im Jahre 1853 eingereichten Ueberseinkunft dem Nuntius in Wien aufgetragen, die galizischen Bischöse um ihr Gutachten zu bitten. Doch vergebens wartete man in Kom auf eine Aeußerung des galizischen Epistopates beider Niten. Insolgebessen erging an denselben seitens des Heiligen Stuhles am 2. März 1863 die erneute Aufforderung, doch endlich einmal die zur Abhilse der schreienden Mißstände geeigneten Mittel in Borschlag zu bringen und binnen kurzem einen Bertrauensmann nach Kom zu entsenden, der dem Heiligen Stuhle über die Sachlage eingehenden Bericht erstatte.

Die unheilvolle Aluft, welche zwischen ben beiden Riten seit jeher bestanden, hatte gerade im letten Jahre um ein bedeutendes sich erweitert, und eine endgültige Sinigung der Parteien war zur unabweislichen Notwendigkeit geworden. So glaubten die Bischöfe

<sup>1)</sup> Bgl. das Defret der Propaganda vom 6. Oftober 1863 (Collect. Lac. II, 561). -- 2) Malinowsfi a. a. O. 684 ff.

ber Lemberger Kirchenprovinz nicht länger zögern zu dürfen, die letzte Hand an das Friedenswerk anzulegen. Sie erschienen persönlich in Rom, und nach wiederholten Beratungen gelang es ihnen auch, am 17. Juli 1863 eine Vereinbarung in den wichtigsten Kontroverspunkten zu treffen. Nachdem dieselbe in der Plenarsitzung der Propaganda vom 30. September überprüft worden war, erhielt sie am 6. Oktober 1863 seitens des Heiligen Vaters die allerhöchste Bestätigung und wurde unter gleichem Datum von der Kongregation der Propaganda als deren eigenes Dekret herausgegeben, um ihr eine höhere Autorität zu verleihen und größere Stetigkeit zu sichern.

Rebst einigen anderen kontroversen Punkten, die die liturgischen Berrichtungen, die Berwaltung der Sakramente und die gegenseitigen Beziehungen der Priester, bezw. der Gläubigen beider Niten betrafen, sand in der auf diese Weise sanktionierten Bereinbarung — allgemein unter dem Namen Konkordia bekannt — an erster Stelle die Streitstrage über den Rituswechsel eine Erledigung, die beide Varteien auf

bas vollkommenfte befriedigen mußte.

Es wurde nämlich bestimmt, daß ein jeder verpflichtet sei, in seinem ursprünglichen Kitus zu verbleiben. Der eigenmächtige Uebertritt zu einem anderen ist strengstens verboten und überdies null und nichtig, auf welche Weise er immer vollzogen worden (Konkordia A. a.). Weder die von einem Priester des anderen Ritus im Notfalle — wegen der Lebensgefahr des Kindes oder wegen Bershinderung des eigenen Priesters — gespendete Tause, noch die Beichte bei einem Priester des fremden Ritus, noch die heilige Kommunion, mag sie selbst in der Ubsicht den Ritus zu wechseln empfangen sein, endlich auch nicht die in Todesgesahr von einem Priester des anderen Ritus erhaltene letzte Delung vermögen den Uebergang zu einem anderen Ritus zu begründen oder zur Folge zu haben (Konkordia C.).

Fordert jedoch eine dringende Notwendigkeit den Uebertritt zu einem anderen Ritus, oder machen einen folchen vernünftige Gründe ratfam, jo ift zur Erteilung der hierzu erforderlichen Erlaubnis einzig und allein der Beilige Stuhl tompetent, und ift bei Rachsuchen Dieser Erlaubnis folgendes Verfahren gewissenhaft zu beobachten. Wer von seinem Ritus zu einem anderen überzutreten wünscht, muß seine Bitte bei dem Diözesanbischof mit genauer und treuer Angabe der Gründe vortragen. Dieser begutachtet die Bitte und Gründe des Gefuches und sendet es an den Bischof desjenigen Ritus, zu dem der Nebergang gewünscht wird. Nachdem auch dieser seinerseits Bemerkungen zu Bunften oder Ungunften des Uebertrittes dem Befuche beigefügt und dieses nach Rom gesendet, entscheidet schließlich der Beilige Stuhl entweder felbst oder durch feinen Delegaten, ob der Uebertritt zu geftatten sei oder nicht. In dringenden Fällen jedoch, Die feinen Aufschub dulden, erteilt ber Bifchof, zu deffen Bitus der Bittsteller übergehen will, unter Beobachtung bes foeben dargestellten Berfahrens die gewünschte Erlaubnis provisorisch und unter der

Bedingung, wenn der Beilige Stuhl den Uebergang gutheift (Ronfordia A. a.).

Eine Aufnahme in die Kirche des fremden Ritus, die ohne rechtmäßige Erlaubnis stattfindet, ift null und nichtig, wenn ber Briefter jemanden mit Wiffen und absichtlich feinem eigenen Ritus zugesellt hat. Ebenso ist, wie schon oben hervorgehoben wurde, ein beimlich bewertstelligter Rituswechsel rechtlich ungultig, und ber Empfang der heiligen Sakramente von dem nach eigenem Belieben ermählten Briefter felbft bann fein genügender Titel zur Begründung eines Anspruches auf Zugehörigkeit zu diesem Ritus, wenn der Trug erst nach Jahren aufgedeckt wird (Konkordia A. a, c.).

Um eine gewiffenhafte Beobachtung der hier besprochenen Beftimmungen der Rontordia feitens des Rlerus zu erzielen, wurden gleicherzeit Strafen angesetzt gegen Priefter, welche es magten, jemanden widerrechtlich in seinen Ritus aufzunehmen. Und zwar wurden Ordenspriefter, Die jemanden, der gegen obige Beftimmungen zu ihrem Ritus übergeht, mit Wiffen und absichtlich aufnehmen, benjenigen Strafen als verfallen erklärt, welche Benedikt XIV. in der Konstitution Demandatam nobis vom 24. Dezember 1743 § 19 bestimmt.1) Rach dieser Konstitution gehen Ordenspriester ip so facto ihres aftiven und paffiven Stimmrechtes verluftig und werden unfähig zu jedem Umte und Grade im Orden. Macht fich aber ein Weltpriefter, fei er nun Pfarrer oder Rooperator, des obigen Bergehens schuldig, so bußt er dasselbe das erste Mal mit acht Tagen, Das zweite Mal mit vierzehn Tagen Ererzitien, und verfällt beim britten Mal ipso facto ber Suspension von den priefterlichen Funktionen; ja es kann, je nach der Schwere des Falles, im Prozeßwege felbst auf Beraubung des Benefiziums erkannt werden, wenn der Briefter Pfarrer ift. — auf Unfähigkeit innerhalb der nächsten drei Jahre eine Pfarrei zu erlangen, wenn es sich um einen anderen in der Seelforge tätigen Briefter handelt (Ronfordia A. c.). Denjelben Strafen verfällt auch jener Priefter, welcher zweifellose Bewißheit darüber erhalten hat, daß jemand widerrechtlich fich der ihm anvertrauten Berde beigeftellt, und tropdem den Fremdling nicht seiner Bflicht gemäß zu feinem eigenen Ritus zurückweist, sondern fortfährt, ihm die Heilsmittel der Kirche zu gewähren. Hat sich jedoch ein Angehöriger des fremden Ritus ohne Wiffen des Pfarrers der ihm anvertrauten Gemeinde widerrechtlich angeschlossen, jo trifft ben unichuldigen Pfarrer allerdings feine Strafe, fofern er nur nach Erlangung sicherer Renntnis von dem eigentlichen Ritus des Unfommlings benjelben zurückweist (Konfordia A. c.).

Wer unparteifich obige Bestimmungen der durch den Seiligen Stuhl bestätigten Konfordia bezüglich des Mituswechsels in Erwägung gieht, tann fich unmöglich bes Gindruckes erwehren, baß in

<sup>1)</sup> Bullar, Bened, XIV ed. Romae 1760 I, 131.

benselben ber in ber firchlichen Gesetzgebung des öfteren ausgesprochene Grundsatz von der Gleichberechtigung des lateinischen und griechischen Ritus auf würdige Weise zum Ausdruck kommt. In der völligen Gleichstellung der Lateiner und Ruthenen Polens auf kirchlichem Gebiete erblickte die Kirche stets die Grundlage und Garantie für ein einheitzliches Zusammenwirken beider Riten zur Shre Gottes und zum Heile der Seelen. Soll aber diese rechtliche Gleichberechtigung auch die ersehnten Früchte zeitigen, muß sie von den Lateinern sowohl als auch von den Ruthenen in die Praxis übergesetzt werden. Sich faktisch über dieselbe hinwegsetzen, bedeutet eine Versündigung an dem großen Friedenswerke, das die Kirche mit so großer Mühe gestiftet, eine Lösung des Bandes, welches die Angehörigen beider Riten zu einer großen Familie verbindet.

## Das Praeconium paschale.

Gine liturgiegeschichtliche Studie.

Bon Beda Kleinschmidt O. F. M. in harreveld (holland).

Rein Zeitabschnitt des ganzen Kirchenjahres vereinigt in sich so gahlreiche, die Seele mächtig ergreifende, zur tiefsten Wehmut wie zum höchsten Jubel stimmende Festgeheimnisse, als die zweite Galfte der Karwoche mit dem sich auschließenden Ofterfeste. Nachdem wir am Bründonnerstag mit dem göttlichen Seiland das wunderbare Liebesmahl gefeiert, versenken wir uns am Karfreitag geistig in das unergründliche Meer des Leidens und der Bitterkeit, durch welches er freiwillig hindurchgegangen ift. Aber nur wenige Stunden dauert die eigentliche Trauctzeit. Bereits am Karfamstag-Morgen verfünden Glockengeläute und Orgelklang im Berein mit den helljauchzenden Tonen des Alleluja die nahende Ofterfreude. Die Einleitung zu der hochfeierlichen Oftervigil bildet nach der Fenerweihe die Abfingung des großartigen Jubelhymnus, den wir als Praeconium paschale oder nach seinem Anfangsworte als Ersultet bezeichnen. Wenn wir heute Diesem einzigartigen Jubelliede einige Worte widmen, so durfen wir von vornherein des Interesses der Lefer gewiß sein, denn sicher hat noch niemand diese wundervollen Melodien gesungen oder angehört. ohne sich innerlich bewegt und ergriffen zu fühlen. Wir wollen hier indes weder von der Gefangkomposition des Hymnus noch von feinem reichen Inhalt sprechen, wir möchten uns heute ausschließlich mit feiner Beschichte befaffen, da fie uns am ficherften zu feiner rechten Wertschätzung führen wird.

1. Die Frage nach dem Alter des Präkoniums hängt aufs engste zusammen mit dem Alter und dem Ursprung der Ofterkerze, deren feierliche Benediktion es ja eigentlich ift. Obgleich wiederholt Gegenstand sorgfältiger Untersuchung, konnte das Alter der Ofterkerze

bis heute nicht mit Sicherheit bestimmt werden. 1) Gewiß ist, daß ihre feierliche Weihe um das Jahr 600 bereits in Gallien, Spanien und Oberitalien üblich war, wenn auch nicht in allen Kirchen. Damals antwortete die Synode von Toledo (632) auf die Anfrage einzelner Rirchen, weshalb man vielerorts diese Weihe vornehme, und verordnete zugleich, daß fie fünftighin auch in den Kirchen Galliens erfolgen solle.2) Die mittelalterlichen Liturgifer schreiben teilweise die Ginführung der Ofterkerze dem Bapfte Bosimus (418) zu und zwar mit Rudficht auf eine Stelle bes alten "Bapftbuches", welches melbet, der genannte Bapft habe den Diatonen "die Benedittion des Bachfes" gestattet,3) teilweife auch dem heiligen Augustin oder Ambrofius. So liest man bei Bischof Durand von Mende in Frankreich (1296), dem bedeutendsten Liturgifer des Mittelalters, der heilige Umbrofing sci ber Verfaffer des Ersultet, allerdings hatten auch Augustin und der Diaton Betrus von Monte Cassino eine Weiheformel verfaßt, aber dieselbe werde nicht gebraucht.4) Die neuere Forschung hat dem Durandus nicht recht gegeben; nicht Ambrosius, sondern Augustinus dürfte der Verfasser des Präkoniums sein. Isedenfalls reicht der Text unserer "Laus cerei", wie das Exsultet oft genannt wird, im wefentlichen bis in die Zeit des großen Kirchenlehrers hinauf. Sierfür fpricht nicht nur die Ausdrucksweise und die Wortstellung, welche ienem Zeitalter angehören, sowie der Umstand, daß Augustinus unter feinen Arbeiten "ein Lob der Wachsterze" erwähnt, sondern noch mehr der interessante Briefwechsel, welchen der heilige Hieronymus über ben Gegenstand mit dem Diakon Prafidius von Biacenza führte; 6) letterer hatte den großen Eregeten gebeten, ihm für das nächste Ofterfest einen Hmund auf die Kerze zu verfassen. In einem noch ers hattenen umfangreichen Briefe schlägt Hieronymus diese Bitte ab, mit der Begründung, eine folche Lobpreifung fei fehr schwierig, zumal Die Beilige Schrift keine Anhaltspunkte biete, diejenigen, welche es tropdem versuchten, ergingen sich in bombastischem Redeschwall und phrasenhaftem Wortgeklingel. Sie beschreiben mit oratorischen Floskeln Blumen und Wiefen, Lebens- und Entstehungsweise ber Bienen, wobei fic das ganze Buch Bergils über den Landbau (Georgifa) verwenden. Mag folch ein rednerischer Erguß immerhin dem Ohre schmeicheln, wie paßt er fich fur ben Diaton, der nur an Diefem Tage in Begenwart des Bijchofes und der Priefter in der Kirche feine Stimme ertonen läßt, wie zu den Saframenten der Rirche, wie zu der öfterlichen Reit, in der das Lamm getotet wird? Doch verspricht der Brief-

<sup>1)</sup> Bergl. meinen Aussatz: Die Osterferze in: Der katholische Seelsorger, VIII (1898) 122 ff. — 2) Can. 9. Harbuin, Collect. concil. III, 582.—2 Liber pontific., ed. Mommsen (Bersin 1898) p. 91.—4) Rationale, ad Hagenau 1509, 1. 6. fol. 168.—5) Bergl. Sante Pieralesi, Il l'reconio pasquale del codice Barberiniano: dell'Autore del più antico Preconio. Roma 1893. Duchesne, Origines du culte chrétien, l'aris 1898, 240 ss. 9) Migne, \$B. D., 30, 188—194.

schreiber, seine Gebanken über ein geeignetes Präkonium, die er dem Papier nicht anvertrauen will, dem Diakon später mündlich mitzuteilen. Schließlich mahnt er ihn, den Bergnügungen Piacenzas Lebewohl zu

fagen und sich in die Einsamkeit zurückzuziehen.

Aus diesem Schreiben ergibt sich ein Vierfaches. Zunächst war die Absingung des Präkoniums schon damals ein Borrecht der Diakonen, obwohl ihnen eine eigentliche Weihegewalt nicht zusteht; auch heute sehen wir in der rituellen Handlung des Diakons nicht so sehr eine Benediftion der Kerze, als vielmehr einen großartigen Lobes= hymnus auf die göttlichen Inadenerweise und besonders auf den Auferstandenen, der durch die Rerze symbolifiert wird. Anscheinend war indes die Praris in den einzelnen Kirchen nicht überall gleich. So ermahnte noch ber heilige Gregor I. in einem Briefe ben Bifchof Marinianus von Ravenna, sich seiner Schwäche wegen zu schonen und die Gebete, welche über die Kerze ausgesprochen wurden, durch einen anderen verrichten zu laffen.1) Ebenso deutet der Text des Ersultet im Missale gothicum darauf bin, daß die Weihen in Gallien, wenigstens mancherorts, durch einen Priefter vorgenommen wurden.2) Aweitens folgt aus bem Briefe des heiligen Bieronymus, daß der Wortlaut des Präkoniums damals noch nicht festgelegt war, nur die wesentlichsten Gedanken waren gegeben. Aufgabe des Diakons war es, fie in eine schöne Form zu bringen. Welch großes Gewicht man darauf legte, zeigt die Tatsache, daß Präsidius sich dieserhalb an Hom wandte. Gin stets wiederkehrender Gedanke des Präkoniums mar, wie des Heiligen Antwort bezeugt, das Lob der Bienen, das anscheinend fogar ftart in den Bordergrund trat. Im übrigen pries man vorzüglich die Wohltaten Gottes, namentlich jene, die er uns durch die Kräfte der Ratur zuteil werden läßt, um baran entsprechende Bitten und Lobpreisungen zu knüpfen. Es sind uns noch zwei folche Pratonien von dem Bischof Ennodius von Pavia (521) erhalten, deren Wortlaut sowohl von unserem heutigen Text wie auch voneinander sehr verschieden ift.3)

Drittens ift das Antwortschreiben auch ein wichtiges Zeugnis für das Alter der "Laus cerei": da der Brief im Jahre 384 geschrieben wurde,") der Ritus aber als bekannt und als mancherorts üblich vorausgeseht wird, darf man mit Recht annehmen, daß er bereits eine zeitlang in Uebung war. Wir kommen damit in der Altersebestimmung der Ofterkerze ungefähr bis zur Mitte des 4. Jahrhunderts, womit natürlich nicht ausgeschlossen ist, daß sie ein noch höheres Alter hat. Endlich scheint die Ausdrucksweise des Hieronymus, der sich mehrmals des Wortes praedicare bedient, genugsam anzudeuten, daß der Diakon die laus cerei schon damals feierlich und melodisch vortrug.

<sup>1)</sup> Epp. XI, 33. Migne P. L. 77, 1146. — 2) Es heißt in bemselben: ... ut qui me nou meis meritis intra sacerdotum numerum etc. Migne, P. L., 72. 269. — 3) Opusculum IX, X. Migne, P. L., 257—262.
4) Bergl. Migne, P. L., 30. 186.

2. hiermit ift noch nicht erledigt die Frage nach dem Urfprunge des Präkoniums. Wie kam man dazu, an der Oftervigil, die damals eine wirkliche Bigil, d. h. eine Machtfeier war, diesen begeifterten Lobeshymnus durch den Diakon vortragen zu lassen? Welches war der Grund, in der Ofternacht unter so großen Feierlichkeiten eine Rerze anzugunden? Abzuweisen ift selbstverständlich die Unsicht jener älteren Archäologen, welche für diesen feierlichen Ritus feinen anderen als einen nüchtern praktischen Grund kennen — Berscheuchung der Dunkelheit. Freilich bedurfte man bei der Bigil zu Oftern der fünftlichen Beleuchtung, aber nicht minder war das der Fall an den Bigilen vor Epiphanie und Pfingften, an benen indes niemals die feierliche Kerzenweihe stattfand. Auch jene Meinung ist unhaltbar, welche die Ofterferze aus den Kerzen der Reophpten ableiten möchte, ebenso wie Die Ansicht derer, welche sie zurückführen wollen auf die im 4. Jahrhundert im Drient übliche großartige Beleuchtung der Rirchen und Baufer mit Lampen und Facteln mahrend der Ofternacht.1) Diese Beleuchtung der Bäuser und die Weihe der Rerze hatte vielmehr denselben Grund, beide find hervorgegangen aus der Borliebe ber erften Chriften, die Geheimniffe der heiligen Religion durch Symbole finnfällig barguftellen. Bar ihnen das Licht überhaupt eine Erinnerung an denjenigen, der von sich gefagt hatte "ich bin das Licht der Welt", das der Teufel mit feinem Unhange zwar am heiligen Karfreitag anscheinend für immer ausgelöscht hatte, das aber in der Ofternacht strablend aus dem Grabe hervorbrach, um von nun an die Finsternis zu verscheuchen und die ganze Welt zu erleuchten, was lag da wohl näher, als gerade in ber Ofternacht als Enmbol des Auferstandenen unter vorzüglichen Beremonien eine Rerze zu weihen und anzugunden, nicht eine gewöhnliche, sondern eine faulenartige, die schon durch ihre Größe Die andern überragte? Sätte man wohl sinnvoller und zugleich einfacher das Festgeheimnis den Christen veranschaulichen können? Man vergeffe nicht, daß, wie gesagt, diese Weihe in der Racht von Samstag auf Conntag ftattfand. Bedurfte ba Diefe Beremonie felbst für den einfachsten Mann noch der Erflärung, daß durch die brennende Merze Christus der Auferstandene versinnbildet werden sollte? Bon welchen Gefühlen der Liebe und Dankbarkeit gegen den Erlöser, der Freude über feine glorreiche Auferstehung mußte aber erft die Bruft der Gläubigen durchbebt werden, wenn der Diakon bei der Weihe in begeisterten Worten den Sieg des Lichtes über die Finsternis, des Sohnes Gottes über den Fürsten der Hölle verkündete?

Der Ursprung der Ofterkerze ist also nicht stadtrömisch, er ist vielmehr im Orient zu suchen, aber bereits im 5. Jahrhunderte hatte sie eine solche Verbreitung gesunden, daß Papst Zosimus sich veranlaßt sah, diesen Ritus auch den suburdikarischen Bischösen

<sup>1)</sup> Kraus, Real-Engyflopädie ber christlichen Altertümer II, 565.

zu gestatten; so ist wohl die oben mitgeteilte Notiz des "Papstbuches" zu verstehen. Daß die Ofterferze übrigens auch in Rom selbst bald Eingang fand, bezeugt das Exsultet des gelasianischen Missale (Sakramentars), es beginnt mit den Worten: Deus, mundi conditor, auctor

luminis, siderum fabricator.1)

3. Der Wortlaut des Exsultet, der jest üblich ift, findet sich zuerst in den Sakramentarien der gallikanischen Liturgie, nämlich in dem sogenannten Missale Gothicum, in dem Missale Gallicanum, die uns in Handschriften des 7. und 8. Jahrhunderts erhalten sind, ") ferner enthalten ihn einige gelasianische Missales noch dem 8. Jahrhundert angehören, so ein Sakramentar zu St. Gallen und in Zürich aus Kloster Kheinau. Dagegen ist bemerkenswert, daß das Sakramentar Gregors des Großen ihn ursprünglich nicht enthielt, er wurde ihm erst später beigefügt und zwar in Frankreich durch Alkuin, der das auf Anordnung Karls des Großen in den Kirchen des Frankenlandes eingeführte Gregorianum mit einem aus gallikanischen Gebeten bestehenden Anhange versah.

Bie das Präkonium überhaupt, so ist also auch der heutige Text des Exsultet nicht skadtrömischen Ursprunges. Doch darf er, weil zuerst in gallikanischen Handschriften auftauchend, deshalb nicht ohne weiteres für Gallien in Anspruch genommen werden. Dazu geben die genannten Handschriften auch keine Beranlassung, sie bezeichnen ihn vielmehr ausdrücklich als eine Arbeit des heiligen Augustinus, der ihn als Diakon versaßt habe: "Benedictio cerae Augustini, quam adhuc diaconus cum esset, edidit et cecinit: Exultet", sagt eine Rubrik. Dieser Notiz könnte man um so leichter Glauben schnen, da Augustinus tatsächlich eine poetische "Laus cerei" vers

faßte, in der unter anderem die Berse vorkamen:4)

Dein sind und gut die Gaben, die Du, o Gott, erschufest, Nichts ist unser darin, als einzig die Schuld der Berkehrtheit, Wenn wir statt Deiner, was Du erschaffen, unordentlich lieben.

Es bedurfte wohl nicht erst eines Tadels des heiligen Hieronymus, wie ein altes Pontisitale von Poitiers meint, 3) daß Augustinus dieselbe Lobpreisung bei einer anderen Gelegenheit in Prosa absaste. Wir dürfen also mit einiger Wahrscheinlichkeit annehmen, daß unser heutiger Text des Präkoniums den großen Kirchenlehrer von Hippo zum Versasser hat. Von Afrika wird es seinen Weg zunächst nach Spanien und von dort nach Gallien genommen haben, mit der Aufnahme in das gregorianische Missale durch Alkuin war sein Sieg

¹) Ed. Wilson, Oxford 1894, p. 80. — ²) Vergl. Migne, P. 2. 72, 268, 364. — ³) Vergl. meine Abhanblung in dieser Zeitschrift 1907, S. 258; ferner als neueste Literatur Stappert, Karls des Großen Kömisches Meßduch, Leipzig 1908, 15 st. (Symnas-Progr. Beilage). — ³) De civit. Dei 1. 15 c. 22. Nach der Uebersehung von Silbert, Wien 1826, II, 332 — ³) Martène, De antiqu. eccles, ritibus III 1. 4 c. 24 n. 5.

über die anderen Texte entschieden. Seit ungefähr tausend Jahren ertönt somit bereits in den Kirchen des römischen Ritus der großsartige Humung des heiligen Augustinus auf den Sieg des Lichtes

über die Finfternis.

4. Die Beihe der Ofterkerze war, wie ichon bemerkt, feit alters das Borrecht der Diakonen. Nachdem die Feuerweihe vollzogen war, ging er mit der dreiteiligen Rerze unter dem dreimaligen Rufe lumen Christi an der Spite einer Prozession bis jum Chor der Rirche, empfing bier den Segen des Bischofs und bestieg nun den Ambon, um den Gefang zu beginnen und die Beihe der Rerze vorzunehmen. Lettere ftand in unmittelbarer Rähe des Ambon (Rangel) auf einem mächtigen Kandelaber, wie man deren noch heute in Rom, Salerno, Baeta, Capua u. f. w. fieht; fo mißt 3. B. der Ofterfergenleuchter ju Salerno 4 Meter in der Höhe und 27 Zentimeter in der Breite. Wegen ihres bedeutenden Gewichtes blieben fie das gange Jahr hindurch an derfelben Stelle fteben. Meistens find fie reich verziert, entweder mit sogenannter Rosmatenarbeit, d. h. es sind bunte Blas- oder Marmorftucken in geometrischen Mustern reihenförmig in den Marmor eingelaffen, oder mit plaftischen Darftellungen aus den Evangelien oder der Liturgie; so zeigt der Kandelaber zu Capua in einer Reihe die drei Marien am Grabe und den Auferstandenen, in einer zweiten Reihe den Erzbischof zwischen Afolythen und einen die Rerze anzündenden Diakon.1)

5. Mag der Diakon ankangs das Präkonium vielleicht auch aus dem Gedächtnis vorgetragen haben, jedenkalls hat man es frühzeitig aufgeschrieben, mit Neumen versehen und vom Blatt abgesungen; sicher war das der Fall, als sein Wortlaut eine feste Form ansgenommen hatte und nicht mehr dem Belieben des Diakon überlassen war. Wir sinden ihn daher auch in den ältesten Handschriften zwischen der Karsamstag-Liturgie oder in dem von Alkuin hinzugefügten Aushange verzeichnet, von wo er aber bei neuen Abschriften allmählich in den Ofterkreis einrückte. Diese Stelle hat er bekanntlich auch heute

noch inne.

Es ist nun interessant zu beobachten, wie man um das Jahr Tausend in Süditalien diese Gewohnheit verließ und zu einer antiken Brazis zurückschrte, indem man den Text des Exsultet quer auf längsliche Pergamentstreisen schrieb, die man aneinanderreihte und aufrollte. Es hat sich eine Anzahl solcher Schriftstücke erhalten, die in der Geschichte der Liturgie und der Miniatur den Namen Exsultet rollen führen. Während der Diakon auf dem Ambon das Exultet vortrug, rollte er den Pergamentstreisen ab und ließ ihn über die Brüstung herabhängen. Nach südländischer Weise drängte sich das Volk heran, nicht um den Text zu lesen, wozu es nicht im stande

<sup>&#</sup>x27;) Bergi. Rraus, Geich, der chrift. Kunft II, 1, 232, woselbst Abbitb. der Kandelaber zu Rom (3 Kaolo), Gaeta, Capua. Venturi, Storia dell'arte italiana III (Milano 1904) 646—664.

war, sondern um die in denselben eingestreuten Bilder zu betrachten. Der Hauptinhalt des Exsultet war nämlich in Miniaturen dargestellt, und zwar standen diese Bilder auf dem Kopf, d. h. im Berhältnis zum Schriftteyt waren sie umgekehrt gemalt. Rollte der Diakon den Bergamentstreisen ab, dann erschienen die Bilder dem Volke in richtiger Stellung. Die Miniaturen erfüllten also einen lehrhaften Zweck. Die Gläubigen erkannten daraus den Inhalt des vom Diakon so feierlich vorgetragenen Hymnus.

Diese eigenartigen liturgischen Rollen sind wegen ihrer bildenerischen Ausstattung schon mehrsach Gegenstand der kunsthistorischen Forschung gewesen. Langlois, Rohault de Fleury, Kraus, Sbner, Benturi und besonders Bertaux haben sich mehr oder weniger eine gehend mit ihnen beschäftigt; ich selbst konnte eine Anzahl von ihnen in Bisa, Rom, Monte Cassino studieren. Der Gegenstand ist interessiant genug, um hier etwas genauer dargestellt zu werden.

Es haben sich im ganzen ungefähr 20 Erultetrollen erhalten, u. a. in Bari, Salerno, Gaeta, Rom, Pisa, Monte Cassino. Ihre Größe ist verschieden, die Breite bewegt sich im allgemeinen zwischen 20 und 30 Zentimeter (Salerno 47 Zentimeter); ihre Länge ist 3, 5, 7 Meter. Die Rolle zu Bari, welche aus acht Stücken Persaament besteht, mißt 5 295 Meter, wozu noch ein anderes liturgisches Stück von 3 13 Meter kommt. Auch ihre bildnerische Ausstattung ist sehr verschieden, nicht nur bezüglich des künstlerischen Wertes, sondern noch mehr in bezug auf die Anzahl der Miniaturen; da nämlich die Rollen unabhängig von einander entstanden sind, wurden nicht überall die gleichen Tertstellen illuminiert. Wenn ich versuche, im folgenden die Illustrationen der Criultetrollen zu beschreiben, so kann es sich natürlich nur um eine allgemeine Uebersicht handeln; die Eigenart der einzelnen Rollen muß unberückslichtigt bleiben.

7. Noch bevor der Text des Exsultet beginnt, bringt die schönste Rolle, diejenige von Bari (um 1025), bereits eine Miniatur, nämlich den Heiland in der Mandorsa (Gloricnschein), wie er majestätisch dasitzt auf dem Regenbogen, der zu beiden Seiten eine kleine Kerze trägt. Es ist die Beranschaulichung des unmittelbar voraufgegangenen Ruses: Lumen Christi. Deo gratias. Run bebt der Hunnus in jubelnden Tönen au:

Exultet iam angelica turba coelorum, exultent divina mysteria, et pro tanti Regis victoria tuba insonet salutaris.

Aufjuchzenunmehr die englische Heerschar bes himmels, aufjauchze die himmlische Geisterwelt und ob so großen Königs Siege ertone die Drommete des Heils.2)

¹) Bergl. für das Folgende: Langlois in Mém. d'arch. et d'hist. VI (Rome 1886) 466. Kraus a. a. D. 59 f. Rohault de Fleury, La Messe III (Paris 1884) pl. 194 ss. A. Edner, Hardfurftliche Studien über das Praeconium paschale, in Kirchennusit-Jahrbuch VIII (Regensdurg 1893) 73—83. Venturi, l. c. 726—754; bejonders E. Bertaux, L'Art dans l'Italie méredionale I (Paris 1904) 217—240, dazu eine itonographische lebersichtstadelle unter dem Titel L'Iconographie comparée des rouleaux d'Exultet; Latil, Les Miniatures des rouleaux d'Exultet, Mont-Cassin 1899 ss. — ²) Die Neberschung zumeist nach Reischliss Passionale, Regensburg 1854.

Diesem Drommetenstoß entspricht ein Bild, das die himmlische Engelschar in freudiger Erregung aufjubelnd darstellt; in einzelnen Handschiften hebt sich über der zusammengepreßten Schar ein Engel empor und stößt in ein mächtiges Horn. In zwei Rollen (Salerno und Rom, Bibl. Casanatense) sind die divina mysteria angedeutet durch ein Lamm, das Symbol Christi, in einem farbigen Kreise, der von den vier Evangelistenzeichen umgeben ist; dieselben Handschiftenzeigen außerdem an dieser Stelle, wie Christus dem angeschmiedeten Höllendrachen die Kreuzessahne in den Rachen stößt oder ihm mit erhobener Rechte gebietet.

Gaudeat et tellus tantis irradiata fulgoribus: et aeterni Regis splendore illustrata totius orbis se sentiat amisisse caliginem. Es freue sich auch die Erbe, mit soldem Glanze überstrahtt und von des ewigen Königs lichtem Schein erleuchtet fuble sie sich auf dem weiten Erdenrund befreit von der Finsternis.

Ein seltsames und unserm modernen Empsinden fremdes Bild erläutert den ersten Gedanken dieses Sates. Die Erde, in antiker Weise personisiziert, sitzt als ein dis auf die Hälfte entblößtes Weib zwischen Blumen und Bäumen auf einer niedrigen Anhöhe, aus ihren start entwickelten Brüsten saugen zwei Tiere (Bär, Ochs, Sirsch, Schlange) das Leben. In einer Hand hält sie ein Füllhorn, mit der andern verscheucht sie die Finsternis (caligo) in Form eines schwarzen Knaben. Hiermit verbinden mehrere Rollen ein zweites Bild, Gott Bater in der Glorie, der die Welt mit hellem Lichtglanz überstrahlt. In der Rolle zu Bari, deren Miniator ofsendar ein Grieche war, ist die "Tellus" als eine stehende, in prachtvolle Gewänder gehüllte Frau zwischen Bäumen und Tieren dargestellt.

Laetetur et mater Ecclesia, tanti luminis auornata fulgoribus, et magnis populorum vocibus haec aula resultet.

Es freue sich auch die Mutter, die Kirche, geschmückt mit solchen Lichtes Glanz und von des Volkes sauten Stimmen halle wider dieses Gottesbaus

Am treuesten in der Wiedergabe dieses doppelten Gedankens ist die Rolle aus Benevent. Die Mater Ecclesia ist als Frau in Orantensorm (mit ausgebreiteten Armen) dargestellt, sie sitzt auf dem Dache einer Basilisa und ist von zahlreichen Kerzen umgeden (tant s luminis adornata fulgoribus). Vor ihr steht eine laut rusende Volksmenge, an deren Spize sich ein König besindet. Die Andeutung des Tempels (aula) sehen wir noch auf sechs anderen Rollen. Die Handschrift aus Sorrent und eine Cassinenser Rolle zeigen nur eine Schard von Laien und Klerikern zur Bezeichnung der lauten Stimmen des Volkes (magnis populorum vocidus).

Quapropter adstantes vos, fratres carissimi, ad tam miram hujus sameti luminis claritatem, una mecum. quaeso, Dei omnipotentis misericordiam invocate, ut qui me non meis meritis, intra Levitarum numerum

Deshalb geliebteste Brüder, die ibr hier zugegen seid, dei dieses heiligen Lichtes wunderbarer Marheit, rufet, ich bitte euch, vereint mit mir das Erbarmen des allmächtigen Gottes an, damit er, welcher ohne mein Verdienst

dionatus est aggregare, luminis sui unter die Bahl der Leviten mich auf-

claritatem infundens, cerei hujus zunehmen sich würdigte, seines Lichtes Jaudem implere perticiat. Alarheit mir einslößend, das Lob dieser Ofterkerze mich vollziehen laffe durch unsern Berrn . . .

Diefe Worte gaben Beranlaffung, den Ritus der Rerzenweihe barzustellen. Mit einer Uebereinstimmung, die sich an keiner anderen Stelle findet, zeigen bier zwölf Rollen den Diakon, wie er auf einem Umbon oder auf einem Podium stehend die Weihe vornimmt: bier und da entrollt er gerade den Bergamentstreifen oder weist auf Die Rerze hin, mährend Volk und Klerus, darunter auch der Bischof. herumstehen. Die Miniatur war so beliebt, daß sie fast nie ausblieb; eine Anzahl Rollen bringen fie gleich zu Beginn des Tertes.

bilem Deum Patrem omnipotentem Filiumque eius unigenitum Dominum nostrum Jesum Christum toto cordis ac mentis affectu et votis ministerio personare.

Vere dignum et justum est invisi- Wahrhaft würdig und gerecht ist es, bilem Deum Patrem omnipotentem ben unsichtbaren Gott, den allmächtigen Bater und feinen eingeborenen Sohn, unsern Herrn Jesum Chriftum mit des Herzens und Gemutes ganzer Innigkeit und mit der Stimme zu loboreisen.

Nach dem Bräfationszeichen — ein verschlungenes, reichverziertes "B" und "D" — zeigen die Handschriften entweder den allmächtigen Bater oder noch öfter "seinen eingebornen Sohn" in der Herrlichkeit, wie er auf dem Throne sitzt, oder auch als Lamm umgeben von den vier Evangeliftenzeichen, meiftens ift die Miniatur innerhalb des Präfationszeichens angebracht. Rur zwei Rollen zu Gaeta, die übrigens in engster Abhängigkeit voneinander fteben. haben an diefer Stelle den Gefreuzigten.

Qui pro nobis aeterno Patri Adae debitum solvit et veteris piaculi cautionem pio cruore detersit.

Der für uns bem ewigen Bater bie Schuld Adams bezahlt und den Pfandbrief alter Schuld liebevoll mit feinem Blute gelöscht hat.

In seche Roteln wird diese Stelle illustriert durch das Bild bes Heilandes am Rreuze, unter dem die heiligen Bersonen und die Benker stehen, nur die jungste Sandschrift (Bija) fügt noch zur Erläuterung des Adae piaculum die Stammeltern unter dem verhängnisvollen Baum bingu.

Haec sunt enim festa Paschalia, in quibus verus ille Agnus occiditur, cujus sanguine postes fidelium con-

Denn dies ift die Ofterfeier, in welcher das wahre Lamm geschlachtet wird, mit deffen Blut die Pfoften der Gläubigen geheiligt werden.

Nur eine Rotel bietet zu diesen Worten eine Miniatur, nämlich Die jüngste Handschrift zu Bisa, welche die Schlachtung des Lammes vorführt, sie wird stehenden Fußes vorgenommen, man bestreicht die Türpfosten und macht sich auf den Wea.

Haec nox est, in qua primum patres nostros filios Israel eductos de Aegypto mare rubrum sicco vestigio transire fecisti.

Dies ist die Racht, in welcher du zuerst unsere Bater, die Kinder Jeraels, aus Megypten führtest und durch das Meer troduen Juges gieben liefest.

Wohl die Sälfte der Roteln führt hier die Rettung der Israeliten und den Untergang Pharaos im Roten Meere vor: letteres ift als breiter Huß gebildet, in welchen der Konig mit feinem Wagen bineinfturzt, mahrend die von einer machtigen Teuerfaule geleiteten Juden drüben Gott Lob und Dank fagen. In Gingelheiten weichen die Miniaturen fehr voneinander ab.

Haec igitur nox est, quae peccatorum tenebras columnae illuminatione purgavit. Haec nox est, quae hodie per universum mundum in Christo credentes a vitiis saeculi et caligine peccatorom segregatos reddit gratiae sociat sanctitati.

Dies ist also die Nacht, welche die Fin= fternis der Gunde durch die leuchtende Cäule verdrängt hat. Dies ift die Nacht, welche heute über die ganze Welt bin die an Chriftus Glaubenden ausscheidet aus den Laftern der Zeit und dem Dunkel der Sünde, fie wiedergibt der Gnade, augesellt ber Beiligfeit.

Nur die jüngfte Bisaner Handschrift hat wieder versucht, diese abstrakten Gedanken bildlich darzustellen; es ist dem Maler nur schlecht gelungen. Chriftus mit dem Kreugstab bedräut segnend eine schwebende, fast nackte Frauensperson, die Ueppigkeit (?), welche von dem Heiland getrennt ift durch eine geometrische Figur, welche wohl die Welt (vitia saeculi) symbolisieren soll.

Haec nox est, in qua destructis vin- | Dies ist die Nacht, in welcher Chriftus culis mortis Christus ab inferis victor ascendit. Nihil enim nobis nasci pro-

fuit, nisi redimi profuisset.

die Bande des Todes zerbrach und fiegreich aus der Unterwelt emporstieg. Nichts nütte es uns nämlich, geboren zu werden, ware es uns nicht vergönnt gewesen, erlöst zu werden.

Mit feltener Ginmütigkeit zeigen hier fast alle Sandschriften ben Buschauern, wie Chriftus, umgeben von einem Strahlenkrange, mit der Siegesfahne hinabsteigt in die Unterwelt, deren Tore gerbricht, den Satan unter feinen Fußen tritt und Adam (und Eva) bei der Hand nimmt, um fie aus der Borhölle herauszuführen. Der Rotel von Bari fügt noch zwei gefronte Personen (David und Salomon) binzu, die von einer Baluftrade diesem Borgange zuschauen.

O mira circa nos tuae pietatis dignatio! O inaestimabilis dilectio caritatis! ut servum redimeres, Filium tradidisti. O certe necessarium Adae peccatum, quod Christi morte deletum est. O felix culpa, quae talem ac tantum meruit habere redemptorem.

D wunderbare Berablaffung beines Erbarmens gegen uns. Dunschätbare bulb der Liebe, um den Anecht zu erlösen, gabest du den Cohn dahin. D sicherlich notwendige Gunde Abams, Die durch Chrifti Tod getilgt worden. D glückfelige Schuld, die einen folden und jo großen Erlöser zu haben verdiente!

Der erste Teil dieses Abschnittes hat nur einmal eine bildliche Darftellung erfahren in dem Rotel aus Fondi: Chriftus wird von Judas verraten. Der Maler hat nicht unterlassen, auch die Lampen und Fackeln der Kriegsknechte, fowie den heiligen Betrus anzubringen, wie er gerade dem Malchus das Dhr abhaut. Mehrfach ift dagegen der zweite Teil, der damals aus dogmatischen Gründen bei manchen Unftoß erregte und deshalb häufig fortgelaffen murde, durch das von jelbst gegebene Bild illuftriert, wie Adam und Eva die verbotene Frucht genießen; wir finden diese Miniatur aber nur in den jüngeren Handschriften.

O yere beata nox, quae sola meruit scire tempus et horam, in qua Christus ab inferis resurrexit. D wahrhaft selige Nacht, der allein vergönnt war, zu wissen Zeit und Stunde, in welcher Christus von den Toten auferstanden ist.

In zweisacher Weise ist dieser Sat illustriert worden. Entsweder wurde das Grab dargestellt, bei welchem die drei Marien sich eingefunden haben, oder das Noli me tangere, Maria Magdalena liegt zu Füßen des Auferstandenen; der Garten ist durch Bäume angedeutet.

Haec nox est, de qua scriptum est: Et nox sicut dies illuminabitur et nox illuminatio mea in deliciis meis. Hujus igitur santificatio noctis fugat scelera, culpas lavat, reddit innocentiam lapsis, et moestis laetitiam, fugat odia, concordiam parat, et curvat imperia.

Dies ist die Nacht, von der geschrieben steht: Und die Nacht wird erleuchtet wie der Tag und die Nacht ist meine Licht in meiner Wonne. Die Weihe dieser Nacht also verscheucht die Freveltaten, reinigt von Schuld, gibt den Sündern die Unschuld zurück, den Traurigen Fröhlichkeit. Sie vertreibt den Haß, bereitet Eintracht und beugt die

Rur die letzten Gedanken dieses Abschnittes wußte der Maler bildlich darzustellen. Zwei Könige an der Spige ihrer Getreuen nähern sich, um wieder in Frieden und Eintracht miteinander zu leben. Christus erscheint darüber als Brustbild, um den Bund zu segnen. Die Ubbildungen einer neapolitanischen Handschrift zeigt die Versöhnung zwischen Männern und Frauen.

In hujus igitur noctis gratia suscipe, sancte Pater, incensi hujus sacrificium vespertinum, quod tibi in hac cerei oblatione solemni, per ministrorum manus, de operibus apum sacrosancta reddit Ecclesia. Sed jam columnae hujus praeconia novimus, quam in honorem Dei rutilans ignis accendit. Qui licet sit divisus in partes, mutuati tamen luminis detrimenta non novit. Alitur enim liquentibus ceris, quas in substantiam pretiosae hujus lampadis, apis mater eduxit.

In dieser gnadenreichen Zeit nimm auf, heiliger Bater, diese Rauchwerkes abendliches Opfer, welches dir in seierlicher Opferung dieser Kerze durch die Hände ihrer Diener, von der Vienen Kunstwerk, die heilige Kirche darbringt. Denn schon kennen wir dieser Feuersäuse Vohreis, die zu Gottes Ehren das aussigkühende Feuer anzündet, das, wiewohl in Teite geschieden, dennoch an dem mitgeteilten Lichte keinen Abbruch erleidet. Denn es nährt sich von ichmelzendem Wachse, welches als Stoff dieser kostdaren Leuchte diese wieten mittterlich gesammelt hat.

Zu diesem Passus zeigen einige Roteln den Diakon wieder auf dem Ambon, wie er das Lob Gottes singt, während ein oder mehrere Kleriker die Kerze beräuchern (incensi hujus sacrificium). Die Kerze, welche hier als ein "Opfer" erscheint, ist mit Blumengewinden geziert. Mehrere Handschriften betonen mehr den zweiten Gedanken des vorstehenden Abschuittes (rutilans ignis), indem sie den Moment zur Anschauung bringen, wo ein Kleriker (nicht der auf dem Ambon besindliche Diakon) die Kerze anzündet.

In den letten Saten wird zweimal die Beihilfe der Biene (apis mater) in der Bereitung der Kerze erwähnt. Mit dieser furgen

Erwähnung gab man sich früher nicht zufrieden. Wir hörten bereits die Tadelsworte des heiligen Hieronymus über den rhetorischen Wortsichwall, der sich an dieser Stelle breit mache. Diese Lobpreisung der Biene war auch noch im 12. und 13. Jahrhundert üblich, sie gab Berantassung zu einem Ausblick auf die jungfräuliche Gottesmutter. Es sei gestattet, dieses Bienenlob hier unverkürzt anzuführen:

Apis ceteris, quae subiecta sunt homini, animantibus antecellit. Cum sit minima corporis parvitate, ingentes animos angusto versat in pectore, viribus imbecilla, sed fortis ingenio.

Die Biene zeichnet sich vor den übrigen Tieren aus, welche dem Menschen untertan sind. Wenngleich von sehr winziger Gestalt, trägt sie ungeheuere Gestlesträfte in ihrer engen Brust. Zwar schwach an Macht, aber starf durch ibren Weit.

Huic explorata temporum vice, cum canitiem pruinosa hyberna posuerint et glaciale senium verni temporis moderatio deterserit, statim prodeundi ad laborem cura succedit, dispersaeque per agros libratis paululum pennis, cruribus suspensis insidunt, parte ore legere flosculos, oneratae victualibus suis ad castra remeant, ibique aliae inaestimabili arte cellulas tenaci glutino instruunt, aliae ore natos fingunt, aliae collectis e foliis nectar includunt.

Benn der bereifte Binter sein eisgraues Kleid ablegt und die laue Frühlingstuft die alte Eisdede aufgelöst hat, merkt sie gleich den Bechsel der Zeit und josort stellt sich bei ihr der Drang ein, an die Arbeit zu gehen. Sie zerstreuen sich über die Gesilde und lassen sich nier die Gesilde und lassen sich mit auft fächelnden Klügeln und mit aufgezogenen Beinchen nieder, teils sammeln sie mit dem Wunde den Blütenstaub und kehren beladen mit ihrer Beute ins Gehäus zurück; einige stellen dort mit undeschreiblicher Kunst aus ächen Wachde die Zellen ber, andere ziehen mit dem Wunde die Jungen heran, andere schließen den aus den Blüten gesammelten Honig ein.

O vere beata et mirabilis apis, cujus nec sexum masculi violant, foetus non quassant, nec filii destruunt castitatem. Sicut sancta concepit virgo Maria, virgo peperitet virgo permansit. D wahrhaft glüdselige und wunderbare Biene, deren Geschlecht die Nachsommenschaft nicht schwächt oder beeinträchtigt und deren Unwersehrtseit die Brut nicht verletzt. So hat auch die heilige Maria als Jungfrau empfangen, als Jungfrau geboren und ist doch Jungfrau geblieben.

Nur wenige Handschriften haben diese Ausführungen, bei denen man sosort an den Brief des heiligen Hieronymus denkt, ohne Allustrationen gelassen, sie gehören zu den interessantesten der ganzen Reihe und besitsen auch einigen kulturhistorischen Wert. Da sieht man mehrere Reihen Kasten übereinander, aus denen die Bienen herauskommen, um scharenweise auf die Sträucher und Bäume zu fliegen, hier und da sind auch Männer beschäftigt, einen Schwarm Vienen in einem Sacke einzusangen, während andere die Honigwaben entleeren, selbst den Rauch zum Verschenden der Vienen hat man nicht vergessen. Der wichtige Schlußsat wurde verschiedenartig illustriert, entweder wie Maria von dem Engel die Botschaft ihrer Nusserwählung empfängt, oder wie sie neben dem Neugeborenen in einem Bette ruht oder mit dem göttlichen Kinde auf einem Throne sitzt, verehrt von zwei langbeslügelten Engeln.

O vere beata nox, quae expoliavit Aegyptios, ditavit Hebraeos! Nox, in qua terrenis coelestia, humanis divina junguntur! Oramus ergo te, Domine, ut cereus iste, in honorem tui nominis consecratus, ad noctis hujus caliginem destruendam, indeficiens perseveret, et in odorem suavitatis acceptus, supernis lumina-ribus misceatur. Flammas eius lu-cifer matutinus inveniat. Ille, inquam lucifer, qui nescit occasum. Ille qui regressus ab inferis humano generi serenus illuxit.

D wahrhaft selige Nacht, welche die Alegypter beraubt und bereichert hat die Hebräer! Die Nacht, in welcher mit dem Froischen das Himmlische, das Menschliche mit dem Göttlichen sich vereiniget. So bitten wir Dich denn, o herr, daß diese Kerze, zur Ehre Deines Namens geweiht, zur Zerstreuung des Dunkels diefer Nacht ungeschwächt fortbauere, und als lieblicher Wohlgeruch angenommen, mit den Lichtern des Himmels sich vereinige. Ihre Flamme finde der Mor= genstern; jener Morgenstern, ber nicht fennt den Untergang jener, ber aus dem Grabe erstiegen, dem Menschengeschlechte hell leuchtend aufgegangen ist.

Ungefähr die Hälfte der Handschriften illustriert Diesen Abschnitt wieder durch die Darstellung des Diakons, wie er die Rolle gang entfaltet hat und die letten Borte bes humnus fingt, ober auch wie er, beziehungsweise der Bischof, neben der Rerze stehend den Segenswunsch ausspricht, fie mochte recht lange zur Zerstreuung des Dunkels ihre Dienste tun. Auf einigen Abbildungen wird Diefer Segen sofort von Gott bestätigt, in der Sohe erscheint nämlich die von einem Strahlenkranze umgebene Sand Gottes.

Precamur ergo te, Domine, ut nos famulos tuos omnemque Cierum, et devotissimum populum, una cum beatissimo Papa nostro N. et Anti-

stite nostro N. quiete temporum concessa, in his Paschalibus gaudiis, assidua protectione regere, guber-

nare et conservare digneris.

So bitten wir Dich benn, o Berr, bag Du uns, Deinen Dienern und allen Brieftern und bem gläubigen Bolte, mit unferm beiligen Bater, bem Papfte n. und unserm Bischofe n. Beiten ber Rube gewähren und in diefen öfterlichen Festfreuden sie in ununterbrochener Obhut leiten, regieren und bewahren wollest.

Diefer Schlußbitte entspricht das Bild des Herrschers, Papftes, Bischofs oder Abtes, unter welchem die Rolle angefertigt wurde oder auch des heiligen, dem fie der Maler geweiht hatte. Co zeigt die Rolle zu Bari zwei griechische Kaiser in reicher Brachtgewandung. wahrscheinlich Bafilius II. und Konstantin VIII. (gestorben 1028), die Rolle der Barberinischen Bibliothek (Rom) einen von Klerikern umgebenen Bapft und einen Raifer, vielleicht Beinrich VI., neben welchem ein Graf mit einem Falten auf der Fauft fitt.

Nicht alle Roteln enthielten, wie schon oben bemerkt, sämtliche hier aufgezählten und beschriebenen Bilber, am reichsten find die jüngeren Handschriften damit verziert. Jedenfalls aber wurde die Aufmerksamkeit der Gläubigen durch die feierliche Absingung des Ersultet und die bildergeschmückten Rollen mit Nachdruck auf die hohe Bedeutung der Kerzenweihe hingelenkt; mit Intereffe werden sie die Darstellungen betrachtet haben, wie es noch jest der Fall ist in Salerno, wo alljährlich am Karfamstag nach alter Gewohnheit eine folche Rolle an dem marmornen Ambon aufgehängt wird. 8. Fragen wir zum Schlusse nach der Verbreitung und Dauer der Exsultetrolle, so kann es keinem Zweisel unterliegen, daß sie auf das kleine Gebiet des südlichen Italiens beschränkt geblieben ist. Darauf deutet nicht nur der Umstand, daß in den Kirchen und Archiven dieser Gegend fast alle Rollen aufgesunden wurden und größtenteils noch vorhanden sind, sondern besonders der beneventanische (longobardische) Charakter der Schristzeichen. Ihre Zeitdauer beträgt ungefähr 300 Jahre, da die älteste Rolle (Pisa) im 10. Jahrhundert, die jüngste, ebenfalls in Pisa, um 1300 entstanden ist. Doch wird immerhin der Gebrauch der Rollen noch manches Jahrzehnt angedauert haben, wenn auch keine neuen Cremplare mehr angefertigt wurden.

Fast möchte man bedauern, daß der schöne Gebrauch der Exsultetrollen auf so enge Grenzen an Raum und zeit beschränkt blieb; wäre er doch sicherlich imstande, dem tiefsinnigen Benediktionsshymnus der Osterkerze mehr Freunde zu gewinnen als er jest besitzt. Möchten ihm diese wenigktens unter den Klerikern nicht sehlen!

## Das Kruzifix in der anglikanischen Kirche.

Bon U. Burburg, Rorschach.

Uls durch Newman, Reble und Pusey das religiöse Leben durch die bekannte Oxforder-Bewegung in der anglikanischen Kirche neue Impulse erhielt, kam auch das Kruzifix zur besonderen

Geltung.

Die schärssten Gegner der Traftarianer mußten den Beistlichen dieser Richtung das Zeugnis geben, daß sie und ihre mehr ritualiftischen Nachfolger die Seelen des Bolkes im Sturme eroberten und Taufende aus den verworfenften Quartieren Londons zu sittlichem und religiösem Denken und Handeln angespornt haben. Es war dies ein Werk, wie es bisher keine andere Richtung in der englischen Staatsfirche faum je versucht, geschweige denn ausgeführt hatte. Das Bolf der armen Quartiere ftromte den neugezierten Gotteshäufern zu, wo überall das Kruzifix bald auf dem Kommuniontisch, bald auf der Ranzel oder an der Mauer angebracht worden war. Männer aus den nobelften Ständen pflegten hier den Gottesdienft zu befuchen; fo finden wir den berühmten Gladstone, den späteren Minifterpräsidenten neben den Advokaten Sope=Stott und Bellasis regelmäßig in der einfachen Kapelle von Did Margareth Street in London. Das Kruzifix blieb diefer Rapelle noch erhalten, als ein fanatischer Unfturm der fogenannten "Evangelicals" die Unterdrückung verschiebener ritualiftischer Neuerungen burch den Staat hier zur Folge hatte.

Die Entscheidungen der anglisanischen Bischöfe und der kirchlichen Gerichtshöfe, die aber zumeist in den Händen von Laien sich befinden, über die Gesexlichkeit des Aruzisizes in der anglikanischen Rirche sind sehr unbestimmt und auseinandergehend. Unter Bischof Samuel Wilberforce von Orford, einem ausgesprochenen Begner ber katholischen Kirche, finden wir das Kruzifix auf dem "Altare" angebracht und als Prozessionskreuz verwendet, während Bischof Tait von London (später Erzbischof von Canterbury) es auf dem Altare verbot, dagegen an der Mauer angebracht geftattete (1857). Ein religiofer Berein murde 1855 ins Leben gerufen, "Der Berein bes heiligen Kreuzes"1), dem die hervorragendften Geiftlichen Englands angehörten. Es braucht nicht gesagt zu werden, daß die Mitglieder Diefer Benossenschaft das Kruzifix in ihren Kirchen wieder zu besonderer Geltung brachten. In den Kirchen und neugegrundeten Klöstern — es find meistens Frauenklöster — werden am Karfreitag felbst die ergreifenden Zeremonien der Kreuzenthüllung eingeführt. Letteres, verbunden mit der darauffolgenden Adoratio crucis, hat wiederholt tumultuarische Störungen des Gottesdienstes von Seiten der gegnerischen Richtung der Low Church veranlaßt.2)

Der Kirchenkongreß von Dork veranftaltete 1866 eine Ausstellung kirchlicher Kunft, wobei besonders schöne gotische Kruzifire

aus einigen anglikanischen Kirchen vorgezeigt wurden.

Zwar verfügten zuweilen die Gerichtshöfe, daß das Kruzifir aus den Kirchen entfernt werde. So wurde 1870 das Kruzifix aus Metall in einem einzelnen Falle verboten. Meistens hatte hiebei die Befahr des "romifchen Aberglaubens" die Richter beftimmt, dem Drängen der Church-Affogiation nachzugeben. Letterer Berein scheute die größten Opfer nicht, um die Wirksamkeit ritualistischer Geiftlichen zu hindern.3) Dies geschah in erhöhtem Maße, als ihnen das neue Gesetz,4) das gegen den Gottesdienft der Ritualisten auf Erzbischof Taits Bemühung hin eingeführt, noch zu Hilfe kam. Sohe Geldbußen und felbst Befängnis vermochten aber die Bioniere ber neuen Richtung nicht einzuschüchtern. Ihre Haltung und ihr religiöfer Gifer und die Opferwilligkeit, mit der fie besonders arme

3) Die Prozesse verschlangen enorme Cummen, 50, 100, 200 bis 300 Tausende von Franken. Burde ein Geistlicher verurteilt, war er finanziell mehr als ruiniert, sofern ihm nicht die ritualistische English Church-Union beisprang. Die Church-Affogiation hatte beim Beginn ihrer Kampagne in ihrer Konfereng in Willis Nooms beichlossen, einen Garantiesond von 11/4. Millionen Franks zu beschassen. Sie rühmte sich, 2 Millionen Franks zu beschassen. Sie rühmte sich, 2 Millionen Franks verausgabt zu haben, um damit 60 ritualistische Geistliche zur Aburteilung zu bringen. — 4) Public worship regulation Act vom 7. August 1874.

<sup>1)</sup> Dieser Berein verpflichtete seine Mitglieder zum Zölibat. — 2) Um Karfreitag 1898 machte der Buchhändler Kensit seinen ersten Angriff in seiner eigenen Pfarrfirche in London. Die Anbetung des Kreuzes hatte schon stattgefunden, als Kensit dem Kreuze sich näherte, doch austat niederzufallen auf der untersten Sinse, stieg er hinauf, ergriff das Kreuz, hielt es hoch der Gemeinde entgegen und rief: "Im Namen Gottes, ich protestiere gegen den Göhendienst in der Kirche von England; Gott helse mir! Amen." Noch sonnte er gerade das Kreuz dem Geistlichen übergeben, da brach der Sturm in der Gemeinde los. Große Berwirrung, Geschrei, ja Handgemenge entstand; man überfiel und schlig ihn; da schrie er: "Mörder Ich sterbe, ein Märthrer des protestantischen Glaubens"

und verwahrloste Pfarreien sich erwählten, hat ihnen die Berehrung selbst solcher Kreise zugezogen, die sonst jedem religiösen Leben gleich-

gültig gegenüberftanden.

Vor dem Bild des Gekreuzigten, das er in möglichster Realistik in seinem Zimmer malen ließ, verrichtete der ritualistische "Märthrer" Mackonochie, Pfarrer von St. Alban (London), seine täglichen Gebete und die Betrachtung. Von ihm gestand Bischof Tait, der ausgesprochene Gegner ritualistischer Neuerungen: "Ich habe in meiner Diözese keinen besieren Mann." Als dieser Geistliche infolge der vielen Anstrengungen und Verfolgungen erkrankt, 1885 fern von seiner Gemeinde in Schottland starb, wurde die Leiche nach St. Alban gebracht. Ungetan mit kirchlichen Gewändern, mit dem Kruzissiz und Brevier auf der Brust, wurde er begraben. Bei dem imposanten Leichenzug durch die Straßen Londons wurde ein großes silbernes Kruzissz vorausgetragen.")

Mit Ernennung des Traktarianers Church, des edlen Freundes Newmans, zum Dechanten von St. Pauls Kathedrale (1871) zog auch das Kruzifix in die Hauptkirche Londons ein. Die bisherige Dede und Kälte im Sinne des strengen Puritanismus verschwand. Bischof Blomfield von London sagte seinerzeit zu seinem Kollegen Wilbersore, als sie vor St. Paul standen: "Ich wüßte nichts, was dieses große Gebäude jemals für die Sache Jesu Christi getan hat." Der berühmte Pusey hatte noch 1870 dieses riesige Bauwerk den

"Augiasstall" in der evangelischen Kirche genannt.2)

Im Juni 1888 veranlaßte die sattsam befannte Church-Assoziation — die "Persecution Compagny", wie man sie getaust —
einen Prozeß gegen das Kapitel von St. Paul wegen Errichtung
eines kunstvollen Altaraufsaßes aus Marmor mit Altarbild. Dieses
Kunstwerk war auf eine Million Franks zu stehen gekommen. Das
Altarbild mit der Mutter Gottes und dem Heiland am Kreuze,
betonte die Anklägerin, "sei angetan, abergläubische Andachten
herbeizussühren". Bischof Temple von London — 1902 als Erzbischof von Canterbury gestorben — der bei seinen rationalistischen
Ansichten gegen alle Richtungen seiner Kirche offen und gerade war,
erhob das Beto, um diesen Prozeß, den er töricht und eigensinnig
nannte, niederzuschlagen. Als er deswegen von der Church-Assistion
angegriffen und letzterer das Obergericht (Queens Bench) Necht gab,
appellierte er an das Oberhaus, welches dann 1891 das absolute
Recht, in dieser Sache zu entscheiden, dem Bischof zuerkaunte.

Die Angriffe gegen das Kruzifix in der anglikanischen Kirche haben seither nicht aufgehört, es hat aber mit dem Vordringen des Ritualismus sich eine hervorragende Stellung im gottesdienstlichen

Leben der Stantsfirche erobert.

 <sup>(</sup>fr. Memoir of Rev. A. H. Mackonochie by E. A. T. p. 280—296.
 (fr. Memoir of Rev. A. H. Mackonochie by E. A. T. p. 280—296.
 (fr. History of the English Courch-Union p. 304, 315, 319, 320, 324.

In neuester Beit, 3. B. Ende 1900, haben sogenannte "aggrieved parishioners", wie sie das Geset vorsieht, unzufriedene Pfarrgenossen, Strohmänner der Church-Affoziation, da und dort gegen einzelne Pfarrer Prozesse angestrengt, doch haben die Bischöfe durch ihr Beto das Gerichtsverfahren fistiert. Da man gegen die Bersonen nichts mehr tun kann, sucht man die fachlichen Reuerungen von den Konsistorialgerichten als ungesetzlich verbieten zu lassen. Da diese Richter Laien und vielfach total indifferent in Glaubensfachen sind. geben sie sich schneller ber, jene kirchlichen Ornamente, welche gewisse Puritaner verlegen können, entfernen zu laffen. Der frangöfische Akademiker Thureau-Dangin schreibt in seinem berühmten Werke über England: "Das Schauspiel, das diese Advokaten darbieten, indem fie über Fragen des Krugifiges sich verbreiten, ift sonderbar und entbehrt nicht des Lächerlichen: was das Refultat betrifft, ift nur ein geringer Erfolg zu verzeichnen, denn die Ornamente, welche in einer bestimmten Kirche verboten werden, finden sich weiterhin in einer großen Anzahl benachbarter Kirchen vor. "1)

In dem oben erwähnten Prozesse gegen das Rathedral-Kapitel von St. Paul in London betonte der Richter Lord Lindley: "Bas in betreff von Bildern, Kreuzen, Kruzisigen und anderen derartigen Gegenständen in Kirchen bezüglich ihrer Gesetzlichkeit oder Ungesetzlichkeit gesagt werden kann, hängt davon ab, ob diese Gegenstände an dem Orte, wo sie angebracht worden, Beranlassung bieten oder bieten könnten zu abgöttischer oder abergläubiger Verehrung oder obsolches nicht der Fall ist. Wenn daher in einem bestimmten Falle der Bischof der Meinung ist, daß das betressende Bild, Kreuz, Kruzisig oder ein anderes Stulpturstück keine Tendenz hat, zu solcher Versehrung zu sühren, ist er, nach meiner Meinung, vollkommen gerechtsfertigt, wenn er den Streitfall gegen diesen Gegenstand einsach

niederschlägt."

Ob das Aruzifix als solches in der anglikanischen Kirche gesestlich oder ungesestlich sei, darüber verlautet nichts. Die Ornamentenrubrik im offiziellen Gebetduch der Staatskirche enthält diesbezüglich keine Bestimmung. Die Praxis der Bischöfe geht auf weiteste Toleranz. Ein Geistlicher der Diözese Norwich ladet öffentlich zu seinem ultra-ritualistischen Gottesdienst ein und betont, es geschehe dies mit Erlaudnis des Bischofes. Ein Korrespondent der "Times" bemerkte daselbst ein schönes Prozessionskreuz nebst einem Aruzisix aus Metall auf dem Altar. Der gegenwärtige Bischof von London Dr. Ingram betont: "Der Gebrauch des Prozessionskreuzes ist in der St. Paulus-Kathedrale schon längst eingeführt, sindet sich ebenfalls in vielen Kirchen meiner Diözese; ich sinde keinen Grund, dagegen etwas zu bestimmen.""

La Renaissance Catholique en Angleterre au XIX e siecle (Paris 1906) III 521. — <sup>3</sup>) The Tablet 1905, I, 51.

Die "Kruzisig-Freundlichkeit" wurde diesem Prälaten anläßlich seiner Inthronisation in London vom Buchhändler Kensit als besonders belastend vorgehalten, aber die Regierung schritt über diese lächerliche (10 seitige) Anklage zur Tagesordnung. — Der Bischof von Winchester bestimmte, es müsse bei Andringung von Bildern und Statuen 2c. in den Kirchen seiner Diözese jedesmal die Erlaubnis des Bischofs

eingeholt werden.

Ranzler Espin, ein Laie, der als Richter am Konsistorialsgerichtshof der Diözese Liverpool sunktionierte, erklärte daselhst am 28. Februar 1902: "Es kann nicht behauptet werden, daß im Kruzissig etwas speziell und besonders Römisch-Katholisches liegt. Es ist eine gewöhnliche Erscheinung in lutherischen Kirchen und ist daselhst meistens hinter und über dem Altar angebracht. Ich habe es in hundert von lutherischen Kirchen in allen Teilen Deutschlands gesehen und ich habe in Deutschland nie gehört, daß es daselhst zu abergläubischen Zwecken mißbraucht würde." Im betressenden Fall wurde das schöne Kruzisig aus Eichenholz, 4 Fuß und 6 Zoll lang mit einem Christus von 2 Fuß und 3 Zoll in der Kirche belassen. In vielen Fällen sind die kostbaren Kruzisige Geschenke frommer Anglikaner, welche jeweils von den Kirchgenossen-Versammlungen beitens verdankt werden.

Eine etwas sonderbare Entscheidung des Ranglers Triftam von Chichester (August 1902) in einem Falle, der eine ritualistische Rirche in Brighton betraf, endigte in einem wilden Bilderfturm des Mob, den die sogenannten "Wicliffe-Prediger", Renfits Freunde, entflammt hatten. Mit Aerten wurde die Kirche erbrochen, einzelne Begenstände gertrümmert, anderes im Triumph hinausgeschafft, später aber auf Entscheidung des Bischofs den Pfarrgenoffen wieder eingehandigt und von denfelben unter Abfingen religiöfer Lieber in Die Rirche zurückgebracht. Die protestantische Presse machte zu diesem ärgerlichen Vorfall einen scharfen Rommentar. Der "Bilot" schrieb: "Die Gefühle jeder rechtlich benkenden Berfon find verlett worden burch das, was sich ereignet hat bei der Entfernung der Drnamente." Die "Church-Times" betonte: "Abgefehen von den Fragen der Befetlichkeit ift es ein arger Schimpf auf bas Chriftentum, Bilder unferes Berrn, der feligen Gottesmutter und Rruzifige herabzureißen. "2)

In einer kleinen Gemeinde der Diözese Oxford verlangten 63 Kirchgenossen mit Unterschrift die Beibehaltung des Kruzisiges, während nur einige fanatische Anhänger Kensits dagegen Berwahrung

eingelegt hatten (Mai 1904).

Ein Fall in Shirebroof (Derbishire) vom Dezember 1905 zeigt, daß, tropdem der Bischof verschiedene Kultusgegenstände in der

<sup>1)</sup> The Tablet 1902, I, 342. - 21 The Tablet 1902, II, 272; 1903, II, 360, 408, 435, 461, 463.

dortigen Pfarrfirche gelassen, die Gegner dennoch einen Prozeß herauf beschwören konnten. Es waren daselbst auch drei Kruzisize. Auf die Frage des Kanzlers an den Pfarrer: "Bürden Sie nicht die Kruzisize entsernen, wenn die Pfarrfinder es wünschen", antwortete derselbe: Es würde mir sehr wehe tun, wenn das Symbol unserer Erlösung entsernt würde." Auf die Frage: "Aus welchem Grunde haben Sie denn das Kruzisiz auf der Kanzel angebracht?" lautete die Antwort: "Damit die christlichen Seelen darauf schauen; es ist dieses Zeichen dem Brediger von unschäbarem Wert.")

Die Gerichtsverhandlungen, welche wegen des Wegkreuzes auf dem Besitztum des Ritualistenführers Lord Halifax durch sandische Heber insgeniert wurden, entbehren nicht des Humors. Ein Kruzisig an der Landstraße war besonders als Angriffspunkt gewählt: Prässident: "Wird es ein Pferd scheu machen?" Mr. Badger: "Nein, es ist von Bäumen umgeben!" — Das Kruzisig steht heute noch.

Es ift uns nur ein Fall bekannt, wo das Kruzifix in einer Schule Anftoß erregte und wo von einigen Personen dessen Entfernung verlangt wurde. Es betraf zudem noch eine Staatsschule in Efflas, Kent. Die ganze Geschichte war von einer Frau angezettelt, welche behauptete, ihr Kind habe vor dem Kruzifix seine Strafe, welche ihm die Lehrerin wegen Ungehorsam diktierte, abbüßen müssen. Der anglikanische Geistliche Evans, der die ebenfalls protestantische Lehrerin in Schutz nahm, drückte sein Bedauern aus, daß die Eltern nicht schon früher bei den Schulbehörden oder bei der Lehrerin reklamierten, sosenn sie etwas gegen das Kruzifix einzuwenden hätten; er sei überzeugt daß selbes auf allgemeines Verlangen entfernt worden wäre. Er könnte übrigens nicht einsehen, wie es Leute gäbe, welche gegen ein Kruzifix als solches mehr abgeneigt wären als gegen eine Darstellung der Kreuzigung im Vilde.

Es scheinen übrigens die Ankläger hier nicht allzuseiner Sitten gewesen zu sein. Als der Geistliche bemerkte: "Wenn Ihr kleine Kinder von fünf oder sechs Jahren fragt, ob solche Dinge (Verbeugungen, Abbitte) vorgekommen seien oder nicht, was für eine Antwort könnt Ihr dann erwarten?" — antwortete ein gewisser Buß: "Ich würde demselben gerade soviel glauben als Ihnen; es

find nicht alle Lügner." (Gelächter und Entruftung.)

Die eigentliche "Bilberverehrung" ist noch 1906 von der Kommission, welche vom Parlamente mit der Untersuchung kirchlicheritueller Ungesetzlichkeiten in der anglikanischen Kirche betraut wurde, als ungesetzlich und entgegen der Lehre der anglikanischen Kirche dargelegt worden.

Das Kruzifix hat sich vor allem durch die Ritualistenbewegung Eingang in manches anglikanische Gotteshaus verschafft; mit ihm hat das religiöse Leben in seiner Entwicklung, seiner Bertiefung und

<sup>)</sup> The Tablet 1905, II, 1028.

jeinem Aufschwung gleichen Schritt gehalten. Gladstone war sichtlich erfreut als ihn Lady Grosvenor zu seinem 88. Geburtstag mit einem kleinen Kruzisix beschenkte. In seiner Tagebuchnotiz (Dez. 29, 1836) notierte er dieses "erfreuliche Geschenk" mit der anschließenden Bemerkung: I am rather too independent of symbol.) Königin Viktoria hat mit ihrer entschiedenen Abneigung gegen die Puschiten und Ritualisten nie zurückgehalten, sie war zu sehr in den Anschauungen der Broad Church auferzogen, um ein Verständnis für das zu haben, was sie als "Enthusiasmus" in der Religion wie in der Politik zurückwies. Der Nitualismus hat jedoch durch eine ihrer Töchter selbst in die königliche Hauskapelle sich den Eintritt verschafft und mit einiger Verwunderung erwähnte die Presse den Umstand, daß man auch in ihrem Sterbezimmer ein Kruzisix vorsand.

## Die dogmatischen Differenzen der katholischen und der griechisch-orientalischen Kirche.

Von Josef Lachmanr S. J. in Innsbruck.

Erfreulicherweise ift auf katholischer Seite das Interesse an der griechisch-orientalischen, speziell an der russischen Kirche in sichtlichem Bachstum begriffen. Die Ansichten über die orthodore Theologie find jedoch vielfach irrig. Man ift geneigt, das Fortbestehen des Schismas faft einzig auf politische Berhältnisse zurückzuführen und die Bebeutung der streng theologischen Fragen recht gering anzuschlagen, benn, so heißt es oft, außer dem papstlichen Brimat und dem Filioque besteht doch fein eigentlicher Unterschied. Bereinzelte Aussprüche des einen oder anderen Ruffen dienen leichthin als Beleg bafür. Und doch find nur wenige Dogmen der tatholischen Kirche, die von den Drientalen nicht bestritten würden, wenn schon nicht in ihrem Wesen, jo doch in ihrer Fassung und in ihrer Begründung, die Bahl der Häresien, welche der katholischen Kirche vorgeworfen werden, ist sehr groß. Es verschlägt dabei wenig, daß altere Glaubensdofumente, wie 3. B. die libri symbolici,2) weniger dogmatische Differenzen aufweisen. Man muß die orientalische, speziell die ruffische Kirche nehmen wie fie heute ift. Die so beliebte Unterscheidung zwischen der Lehre der ruffischen Kirche und der Lehre der ruffischen Theologen ist zwar berechtigt, hat aber heute in vielen Bunkten nur wenig Bedeutung, da die Ansichten der Theologen durch eine starte theologische Literatur in weite Kreise getragen werden und durch die Approbation des heiligen

<sup>&#</sup>x27;) Life of W. E. Gladstone by J. Morley, London (1903) III, 523.

- ') Als libri symbolici gelten: 1. die auf den Patriarchalinnoden von 1643 und 1662 bestätigte confessio orthodoxa; 2. die 1672 auf dem Konzil von Fernialem erlassene confessio Dosithei; 3 in Rußland noch der große Katechismus Philarets. Er genießt etwa das Ansehen unieres Catechismus Romanus und erschien auch deutigt in Frankurt 1872. Aussichrichter kiatechismus, übersetz von Blumenthal, nach der 59 russ Ausgabe

Synod auch die Sanktion der höchsten geiftlichen Autorität in Ruß-

land erlangen.

Bohl nur dann, wenn man diese Tatsache würdigt und weiterhin die Lehren der russischen Theologie kennen zu sernen strebt, wird eine gedeihliche theologisch-wissenschaftliche Tätigkeit im Dienste des großen Unionswerkes möglich sein. — Im folgenden geben wir eine Uebersicht über die hauptsächlichsten Differenzen zwischen der katholischen und der orthodogen Kirche, mit besonderer Berückstägtigung der neueren russischen Theologie. Das Gebotene ist eine Uebersicht und will darum keinen Auspruch auf Bollständigkeit machen.

Beilige Schrift und Tradition find Glaubensquellen ebenfo in der griechisch-orientalischen wie in der katholischen Kirche. Nach der Confessio orthodoxa stimmt auch der Kanon der heiligen Bücher mit dem tridentinischen überein,1) seither ist man jedoch von dieser Entscheidung abgegangen. Als inspiriert gelten gegenwärtig fast allaemein nur die protokanonischen Bücher, während die deuterokanonischen nur wegen der Beiligkeit und Beilfamkeit ihres Inhaltes hochgeschätzt, als fromme Lesungen und Erganzungen zur Beiligen Schrift gebraucht werden.2) Doch fehlt es da an Einheit. Der eine ftreicht dieses, der andere jenes Buch, Silvestr will in seiner Dogmatit nur einzelne Rapitel wegfallen laffen; bis in die neueste Zeit ftand in den offiziellen Schulbüchern für die Seminarien das Buch Baruch unter den inspirierten, erst 1896 wurde es unter die "apotrophen" eingereiht. — Wohl allgemein gelten von unseren kanonischen Büchern als apokryph: Tobias, Judith, liber Sapientiae, 1. Ecclesiasticus und die Bücher der Mattab.3)

Für die Behandlung der Heiligen Schrift blieb die moderne Kritik freilich nicht ganz ohne Einfluß; doch steht noch die Mehrheit der Theologen auf dem traditionellen Standpunkte. Zahlreiche, zum Teil sehr solide Arbeiten wenden sich gegen die rationalistische und modernistische Bibelkritik, Glubokovskij verdient mit seinen Werken über die Paulusbriese wohl einen Platz unter den ersten Bibelforschern der Gegenwart. Bibelstudium und Liturgik dürsten wohl jene Gebiete sein, auf denen die theologische Wissenschaft bei den Russen die meisten und wertvollsten Leistungen aufzuweisen hat.

Die Begriffsbestimmung des Dogmas bietet keine ernstliche Differenz. Ein Hauptvorwurf aber, den man der katholischen Kirche macht, ist "Evolution der Dogmen". Nach den Prinzipien der orientalischen Kirche hat mit dem 7. allgemeinen Konzil jede Entsaltung der Dogmen, wenn sie auch nur den Wortlaut der Kanones beträfe, aufgehört; was nicht schon explicite dort enthalten ist, kann nicht zum Dogma erhoben werden. Daher der immer wiederkehrende Protest gegen

<sup>1)</sup> Kimmel, libri symbolici, P. I. pg. 467. – 2) Makarij, Vvedenie v pravosl. bogoslovie, <sup>9</sup>. S. Petersburg. 1897. S. 322 ff. – 3) Ausführlich wird biele Frage behandelt in Stavorum Litterae theologicae, t. II., pg. 123 ff., 282 ff; t. III. pg. 264 ff.

"die papistischen Neuerungen."1) Das genannte Prinzip legen dann freilich die russischen Theologen für sich selbst ganz sonderbar aus.

In der Lehre de Deo trino trennt uns das Filioque von den Drientalen. Die eigentlichen Griechen sind in dieser Frage heute noch ebenso starrsinnig wie ehedem, die russischen Theologen sind gemäßigter. Man gesteht teilweise zu, "die fatholische Lehre stehe nicht im Widerspruch mit der heiligen Schrift" (Silvestr), "die Lehre der Bäter darüber sei nicht klar" (Bélajev) u. s. w. Manche, wie Malcew, machen den Katholiken nur das zum Vorwurf, daß sie das Filioque widerrechtlich, d. h. ohne die Entscheidung eines allgemeinen Konzils abzuwarten, in das Credo ausgenommen haben.

Daraus besondere Unionshoffnungen schöpfen wollen, ginge aber zu weit. Wir haben hier die Ansicht einzelner Theologen vor uns, nicht die offizielle Lehre der Kirche. Und auch bei diesen Theologen ist man von einem gläubigen Umfassen des katholischen Dogmas weit entsernt. Man möchte vielmehr diese und ähnliche Differenzpunkte als belanglose Schulmeinungen der einzelnen Kirchen behandelt wissen, ohne allgemein bindenden Charakter. Die Mehrheit der Theologen hält die katholische Lehre für verwerssich. Mat. z. B.

polemisiert sehr ausführlich gegen das katholische Dogma.2)

Die offiziellen Textbücher und das symbolum fidei sagen, der heilige Geist gehe aus vom Bater, in der Erklärung aber wird dazusgegeben "vom Bater allein" und gerade auf dieses "allein" wird der Hauptnachdruck gelegt. Die katholische Lehre bezeichnet man vielsfach als "Häresie", "Gotteslästerung" oder doch als "Lächerlichkeit".

Sehr schwierig ist es, irgendeine Klarheit zu bekommen über duffassung der justitia originalis, der Erbsünde und der Gnade. Die bei Behandlung dieser Gegenstände gebrauchten Termini sind den unstrigen oft sehr ähnlich, haben aber vielsach einen ganz anderen Sinn. Die älteren Theologen und die libri symbolici kommen der katholischen Lehre ziemlich nahe, die moderne Theologie dagegen hat sich, wie auch zugestanden wird, von der älteren Schule entsernt und wendet sich scharf gegen die katholische Auffassung. Leider liegt dieser Polemik meist eine ganz irrige, vorwiegend aus nichtkatholischen Werken geschöpste Darstellung der katholischen Lehre zugrunde.

In den Hauptpunkten dürfte etwa folgendes die ruffische Auffalsung wiedergeben. Benige Ausnahmen abgerechnet wird nicht unterschieden zwischen natürlicher und übernatürlicher Ordnung in unserem Sinne. Man spricht nur von einem Ziel des Menschen schlechthin, das wir freilich übernatürlich nennen, weil es auch nach

Nafarij, Pravoslavno-dogmatičeskoe bogoslovie 4. St. P. 1883, 1. Bb.,
 267 - 348. — Cfr. Rundjereiben . . n. 7, Balfan, l. c. S. 41 f.

<sup>1)</sup> Cfr. das Kundichreiben des Patriarchen Antimos von Konstantinopel als Antwort auf die Enzyksische Leos XIII. vom 20. Juni 1894. Das Rundsschreiben, erlassen im August 1895, ist von 12 Wetropoliten unterzeichnet. Die für die Serben angesertigte amtliche Uebersehung siehe in Balkun, 1896, S. 38—53.

orientalischer Auffassung die visio beatisica einschließt. Die Befähigung zu den diesem Ziele entsprechenden Akten gibt nicht ein höheres Lebensprinzip im Menschen selbst, die heitigmachende Gnade, sondern eine besondere Mithilse und Führung Gottes, etwa wie die gratia adjuvans, oder besser wie ein concursus specialis, da die Erhebung der Natur in einen Stand der Uebernatur nicht bekannt scheint. Die Bestimmung zu jenem Ziel ist mit der menschlichen Natur gegeben, damit auch die exigentia zu jenem concursus specialis, unter dessen Mitwirkung der Mensch seine natürlichen

Kräfte entfalten foll, um fein Ziel zu erreichen.

Der Mensch ging nach vielen ruffischen Theologen aus der Hand Gottes hervor in statu innocentiae und follte durch Benützung ber Gnade in angegebenem Sinne sich zum status justitiae erheben. durch die Sunde aber fiel er aus diesem Buftande und verlor die Unade für sich und seine Nachkommen bis zur Wiederherstellung durch Chriftus. Die Erbfunde felbft wird wieder fehr verschieden erklärt, von manchen in die concupiscentia, von anderen in den Berluft der immortalitas und integritas verlegt mit Ausschluß einer culpa im katholischen Sinne, andere, so Makarij, sprechen von culpa und peccatum naturae.1) An den Berluft der heiligmachenden Unade in katholischem Sinne ift meift nicht zu benten, wenigstens nicht bei den meiften Theologen. Die libri symbolici sprechen, wenn auch nicht hinreichend klar, von einem eigentlichen Gnadenstand, und der jest maßgebende Katechismus Philarets fagt: (Th. 1. A. 3., S. 29.) "Welcher Art war der Tod, der aus der Sünde Adams hervorging? Er war ein doppelter: der leibliche, da die Seele vom Leibe getrennt wird; und ein geiftlicher, da die Seele der Gnade Gottes beraubt wird, welche sie zu einem höheren, geistigen Leben belebte."

Aus dem Gesagten ersieht man wohl, daß wir auch bei der Lehre über die Gnade keine besondere Klarheit erwarten dürsen. Die ganze neutestamentliche Ordnung heißt zwar in besonderer Weise die Ordnung der Gnade; "übernatürlich" aber ist bei Makarij wie durchweg bei den Theologen Rußlands gleichbedeutend mit "außersordentlich", "wunderbar."?) Und so "gehören zu den übernatürlichen Gnaden als jene Gaben, welche Gott den Geschöpfen auf übernatürliche Weise mitteilt als Ergänzung der Gaben der Natur (die er als natürliche Gnaden vorher erwähnt hat), so z. B. wenn er selbst unmittelbar den Verstand der vernünstigen Wesen durch das Licht seiner Wahrheit erleuchtet und ihren Willen durch seine Kraft und Mitwirkung bei den Werken des Heiles kräftigt".3) Wakarij

<sup>1)</sup> Mafarij, l. c. I. 469 ff. Dieser Autor wurde hier hauptsächlich benützt, da die übrigen Theologen ihm durchweg solgen; Meinungsverschiedenheiten, die bei Autonij, Silvestr, Světlov, Philaret u. s. w. sich finden, betreffen nur nebensjächliche Wodisstationen dieser Hauptsäge. Räheres bietet: Matuljevicz, doctrina Russorum de statu justituae originalis. Cracoviae, Anczyc, 1903. 2) Masarij, l. c. I. 27. 596. — 3) Idid. H. 248.

unterscheibet ferner zwar eine gratia permanens und gratia transiens, beraubt aber die erstere wieder ihrer Aehnlichkeit mit unserer habitualis, wenn er Gnade überhaupt definiert als "eine besondere Kraft oder Tätigkeit Gottes im Menschen".1)

In wenigen Worten laffen fich die diesbezüglichen Differengen

etwa also zusammenfassen:

Es fehlt die Kenntnis des übernatürlichen Zieles, darum auch die Kenntnis des übernatürlichen Lebens und Lebensprinzipes der gratia habitualis; die Gnade übersteigt nicht die exigentia naturae, ist nicht supernaturalis entitative, sondern eher ein concursus specialis.

Unverkennbar ist eine große Achnlichkeit der russischen Gnadenlehre mit einzelnen Lehrsägen bei Bajus, während die katholische Lehre nicht selten als pelagianisch bezeichnet und der heilige Augustin zum Begründer der protestantischen Lehre gemacht wird. Leider entfernt sich die russische Gnadenlehre mehr und mehr wie von den libri symbolici und den älteren Theologen der griechisch-orientalischen

Kirche, so auch von der katholischen Lehre.

In der Christologie stimmen die Drientalen mit uns überein, da eben die christologischen Dogmen infolge des Kampses mit den Irrlehren schon in den ersten Konzisien genügend entwickelt wurden. Daß die Lehre vom Zweck und den Wirkungen der Erlösung nicht in katholischem Sinne entwickelt sein kann, ist nach dem eben über Natur und Uebernatur Gesagten selbstverständlich. Vereinzelt erscheint bei modernen Theologen der Vorwurf eines juridischen Formalismus in der Erlösungslehre, der uns die moralische Seite des Erlösungsewerkes vernachlässigigen lasse. Der Einwand ist socialanischen Ursprungs und mag darin eine scheinderten Verechtigung gefunden haben, daß manche griechische Väter gerade diese moralische Vedeutung des Werkes Christi mit Vorliebe behandelten. Auch die Herz Islu-Andacht wird von einzelnen Fanatikern ausgebeutet, um durch allerlei Entstellungen die zwischen beiden Kirchen bestehende Klust zu erweitern.<sup>2</sup>)

Den einzigen Differenzpunkt in der Mariologie bildet das katholische Dogma von der Unbesleckten Empfängnis. Daß früher auch diese Lehre, wenn auch unklar, im Glaubensschaß der orientatischen Kirche gelegen, ist kaum zweiselhaft. Erst als auf katholischer Seite der Glaube der Kirche immer klarer hervortrat, wurde in der russischen Kirche diese Lehre mehr und mehr zurückgedrängt. Das Jest der "Empfängnis Mariä", das an Rang über dem Jest der Empfängnis Johannes des Täufers stand, wurde zum Fest "Empfängnis der heiligen Anna" und auf einen auffallend tiesen Rang erniedrigt. In Polock war 1651 eine Art Kongregation zu Ehren der seligsten Jungfrau gegründet und vom russisch-schieden

<sup>1)</sup> Ibid. II. 249 f. 2) A. Lebedev, wohl zu unterscheiben vom jüngst verstorbenen großen Kirchenhistoriter A. P. Lebedev, schrieb ein eigenes Werf über biese neue Häreste ber Lateiner.

Bijchof bestätigt worden. Die Weiheformel des Vereines enthielt das Versprechen, lebenslänglich die Lehre von der Unbesleckten Empfängnis zu verteidigen. Auf der Akademie von Kijev wurde dis in das 18. Jahrhundert dieselbe Lehre vorgetragen. Dann wurden alle derartigen Erscheinungen unterdrückt. Die Ausdrücke in der Liturgie, welche die Lehre von der Unbesleckten Empfängnis zu enthalten scheinen, mögen vielleicht für sich allein betrachtet sich auch anders erklären lassen, im Zusammenhange aber mit der Geschichte behalten sie ihre Beweiskraft. Sehr wichtig ist dabei, daß manche Sekten, die sich gerade wegen ihres starren Festhaltens an allem Hergebrachten von der Staatsfirche trennten, die Lehre von der Unbesleckten Empfängnis dis heute bewahren.

Weitaus am bedeutendsten ist der Gegensatz zwischen der katholischen und sogenannten orthodogen Kirche in der Lehre über die Kirche. Christus, so lehrt die orientalische Kirche, dat allen seinen Aposteln und somit auch allen Bischösen gleiche Macht eingeräumt, das alleinige Haupt der Kirche ist Christus selbst. Die Leugnung eines sichtbaren Kirchenoberhauptes bildet den Angelpunkt aller Gegensätze in der Lehre über die Kirche und, wie die Geschichte bezeugt, die einzige Rechtsertigung für die aus dem menschlichen Stolze erwachsene Kirchenspaltung. Weil alle Apostel gleiche Bollmacht besitzen, darum sind die Einzelkirchen unter ihren Bischösen autokephal, darum kann der römischen Kirche kein Borrang, dem römischen Bischose kein primatus jurisdictionis zukommen. Und erst gar die päpstliche Unsehlbarkeit! Der päpstliche Krinche, darum entfällt wohl die Hälfte aller antikatholischen Polemik auf dieses Gebiet.

Misverständnisse aller Art müssen dazu dienen, die Abneigung gegen Kom immer mehr zu schüren. Die päpstliche Unsehlbarkeit soll sich auch auf die Drucksehler in der Bulgata erstrecken, das Wesen des Primates sei in der weltlichen Herrschaft des Papstes gelegen u. s. w. A. Lebedev leistet in seinem Buche "Ueber den päpstlichen Primat", wohl das Menschenmögliche an Verleumdung und Entstellung und hat noch die Stirne, mehrmals einzuschärfen, er schreibe

ruhig, wissenschaftlich.8)

Die Hauptstützen für die Leugnung des Primates muß die Kirchengeschichte liefern,4) wo allerdings noch manche Frage einer befriedigenden Lösung harrt. Die Väter, die allgemeinen und par-

¹) Cfr. das treffliche Büchlein: Gagarin, L'Eglise Russe et l'Immaculée Conception, Paris 1876. — ²) Lusführlich dargelegt und allgemein zugänglich ist Vehre über die Kirche in: Wilas, das Kirchenrecht der morgenländischen Kirche, deutsch von Pesić, Mostar 1905, dei Racher und Kisić. €. 206 ff. — ³) O glavenstvé papy²., €t. Betersburg 1903. — Mit besonderer Bortiebe beruft sich dieser Autor auf "einen Zeugen aus dem papistischen Lager", dessen Janus er mehr denn 20mal zitiert. (!) — 4) Eine Sammlung solcher Einvände siehe in Pravoslavni Sobesjednik, Juni ff. 1906 (P. Lapin, Sodor kak višij organ cerkovnoj vlasti.)

tikulären Synoden müßten daher für eine erfolgreiche Polemik vor allem noch mehr erforscht und herangezogen werden. Viel weniger Bedeutung kommt der Polemik auf Grund der Heiligen Schrift zu, da man eben auf gegnerischer Seite gerade die Tradition anruft, um die betreffenden Schriftterte zu entkräften. In der Heiligen Schrift selbst muß die Lehre des heiligen Paulus über Christus als Haupt der Kirche die Grundlage für die orthodore Auffassung bieten.

Es fehlt indes auch in Rußland nicht an Stimmen, welche eine Zentralautorität für nötig erklären. Selbst der vorhin erwähnte A. Lebedev meint, die historische Entwicklung hätte notwendig zu einem Primat geführt, und dieser wäre gewiß der römischen Kirche zugefallen; Rom aber habe dieser Entwicklung eigenmächtig vorgegriffen und den Primat usurviert, und so sei die kirchliche Einheit für immer zerstört und die naturgemäße Entwicklung der Kirche Christi für immer unterbunden.<sup>2</sup>

Die Lehre von der Kirche und ihrer Verfassung ist das Gebiet, auf welchem in Rußland der theologische Liberalismus sich breit macht. Die inneren Zustände der russischen Kirche bieten dasür eine hinlängliche Erklärung. Einschränkung der Macht des heiligen Synods und der Bischöse, Heranziehung des niederen Klerus und der Laienwelt zur Entscheidung über innerkirchliche Angelegenheiten, das ist ein Ziel, das man mit allen Mitteln zu erreichen stredt. Als wissenschaftliche Autorität dient vor allem Harnack, den man Schritt für Schritt angezogen sindet. Die Moskauer theologische Zeitschrift bringt dieses Jahr mehrere historische Abhandlungen, die diesem Zwecke zu dienen scheinen; und sie steht damit wahrhaftig nicht allein da. Auf katholischer Seite kann man vielleicht dieser Entwicklung ruhig zusehen; jedenfalls würde eine größere Freiheit der russischen Kirche auch der Wahrheit leichter einen Zugang eröffnen.

In der Sakramentenlehre, soweit zunächst Wesen und Wirksamkeit der Sakramente in Betracht kommt, besteht kein eigentlicher Differenzpunkt, nur ist die orthodore Lehre wenig entwickelt. Wenn einzelne Theologen scharf den katholischen Terminus ex opere operato angreisen, so ist das auf Misverskändnis zurüczuschzuschren; tatsächlich lehren sie doch meistens wie die katholische Kirche. 3) In der Lehre über die Wirkungen der Sakramente macht sich die mangelhafte Gnadenlehre sehr fühlbar. Es sehlt, wie bemerkt, der Begriff der heiligmachenden Gnade; damit hängt zusammen, daß man nur den eskectus saeramentalis im engsten Sinne kennt und somit die Bedeutung der Sakramente für das Gnadenleben undekannt bleibt. Ebenso muß die sehlende Unterscheidung von schweren und läßlichen Sünden, ewigen und zeitlichen Strasen sich der Frage nach den Wirkungen der Sakramente bemerkbar machen. Mögen auch einige

U. Lebeber, I. c. S. 37 ff. u. ö. Milas, Kirchenrecht, I. c. Untim, Rundsichreiben. . . n. 14.—18. — г) L. Lebeber, I. c. S. 174.
 31 Cfr. Mafarij I. c. II. 505.

Theologen über einschlägige Fragen spekulieren, der großen Mehrheit selbst der gebildeten Laien und der Geistlichen bleiben diese Gebiete unbekannt. Ein hochgebildeter russischer Konvertit erzählte kürzlich, er habe erst als Katholik etwas gehört von einem Unterschied zwischen schwerer und läßlicher Sünde. Hochgehalten werden dabei an erster Stelle die äußeren Formen, die Riten; das geistige Element wird

nur zu sehr übersehen.

Die Taufe geschieht durch dreimaliges Untertauchen des Täufelings und unter Anwendung der vorgeschriebenen Formel: Der Knecht Gottes wird getauft im Ramen des Baters, des Sohnes und des heiligen Geistes. Das Besprengen an Stelle des Eintauchens ift gemäß den firchlichen Vorschriften, außer in Krankheitsfällen oder bei Mangel an Wasser, streng untersagt; der tropdem die Taufe auf diese Weise vollziehende Priester wird abgesetzt. In Rußland ist aber heute für Erwachsene das Begießen die gewöhnliche Art der Taufe. Die Kanones verbieten auch, "solche Personen in den Klerus aufzunehmen, welche außerordentlicher Verhältnisse wegen die Taufe nicht

durch Untertauchen erhielten."1)

Die Synobe von Konstantinopel entschied 1756, daß an Katholisen und Protestanten, welche in die orthodoge Kirche übertreten, die Tause wiederholt werde. In Mußland hielt man sich kaum einige Dezennien an diese Borschrift, im Patriarchat von Konstantinopel gilt sie de jure noch heute, doch hält man sich nicht konsequent daran. Als die Kirche von Hellas selbständig wurde, ließ ihr das Patriarchat von Konstantinopel in dieser Sache volle Freiheit. Auch einzelne russische Theologen bezeichnen die katholische Tause als ungiltig, doch wagen sie es nicht recht, uns unter die insideles zu zählen; daß die Lehre der russischen Kirche diese Ansicht nicht teilt, geht schon daraus hervor, daß zum Schisma apostasierte katholische Priester als gültig getaust und geweiht angesehen werden.

"Der Taufe muß nach der Lehre der orientalischen Kirche unmittelbar die Firmung folgen, welche darin besteht, daß der tausende Geistliche gleich nach vollzogener Tause an dem Betressenden zu dessen Festigung im christlichen Wandel die Salbung bestimmter Körperteile mit dem vom Bischof geweihten Chrisam vornimmt."<sup>2</sup>) Die Spendung der Firmung ist auch der Aufnahmeritus in die orientalische Kirche für übertretende, noch nicht gesirmte Katholisen und Protestanten.<sup>3</sup>) Die Formel lautet: Das Siegel der Gabe des heiligen Geistes. Die Giltigseit des Sakramentes ist ernstlich in Frage gestellt durch das Fehlen der Handaussegung; in Rußland wenigstens wird die Salbung mit einem Pinselchen vollzogen. Ferner leugnet man einigermaßen den character indelebilis des Sakramentes, denn "die Firmung wird an jenen, die den Namen Christi verleugnet haben, im Falle ihrer Kücksehr zur Orthodoxie wiederholt."<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> Wilaš, l. c. 554 ff. 2) Ibid. 556. - 3) Ibid. 558. - 4) Wafarij, l. c. II. 360.

Die Differengen in der Lehre über das heiligste Altarsfakrament find wohl allgemein befannt. Die Drientalen gebrauchen für dieses Sakrament gefäuertes Brot; die Konsekration in ungefäuertem Brote wird bald als ungültig, bald als unerlaubt, bald als gleichgültige Ritusfrage bezeichnet. Ferner ift für die Laien ebenfo wie für die Priefter die Kommunion sub utraque vorgeschrieben. Bei der Krankenkommunion will man diesem Gesetze dadurch genügen, daß die für die Rranten bestimmten species panis mit einigen Tropfen des heiligsten Blutes befeuchtet werden. Da aber dies am Gründonnerstag geschieht und so die Bartifeln das ganze Jahr aufbewahrt werden, ift tlar, daß die species vini völlig verschwinden. Nach altem Gebrauche empfangen übrigens auch die kleinen Rinder Die heilige Rommunion nur unter einer Geftalt, der des Weines, was zu traurigen Verunehrungen des heiligften Saframentes führt. lleberhaupt ift die Ehrfurcht vor dem heiligsten Sakramente gering. Briefter und Volf machen tiefe Verbeugungen und Proftrationen vor den Heiligenbildern in der Kirche, aber am Tabernakel geht man achtlos vorüber; es kommt vor, daß Priester die Bartikeln für die Krankenkommunion in einem Sackchen bei ihrem Bette hängen haben, um für den Fall des Bedarfes nicht erst in die Kirche geben zu müffen u. f. w.

Der dritte und weitaus wichtigste Differenzpunkt liegt in der forma sacramenti. Die Wesensverwandlung geht nach der Lehre der orientalischen Kirche erft im Augenblicke der Epiklese vor sich, der Unrufung des heiligen Beiftes, die etwa an der Stelle unferes "Supplices de rogamus" fteht. Während die alteren orientalischen Theologen auch die Einsetzungsworte als wesentlich ansahen, drängt man gegenwärtig ihre Bedeutung immer mehr zurück. Das schon erwähnte Rundschreiben des Bt. Antimos fagt über unseren Gegenftand: "Die eine heilige, allgemeine und apostolische Kirche der sieben ötumenischen Konzilien hat (Die Lehre) überkommen, daß die heiligen Gaben nach dem Herabrufen des heiligen Geistes .... verwandelt werden, wie das ja auch die alten Typifen Roms und Frankreichs bezeugen; später aber hat die römische Kirche auch darin ihre Neuerung durchgeführt und eigenmächtig angenommen, daß die Berwandlung der heiligen Gaben durch das Aussprechen der Worte des Herrn vollzogen werde: Rehmet hin u. j. w."1)

Jastrebov will der katholischen Lehre das Fundament entziehen durch die Behauptung nach dem Wortlaute der Heiligen Schrift und nach der Lehre der gesamten Tradition hätten die Worte: Dies ist mein Leib u. s. w. ausschließlich die Bedeutung eines Hinweises auf die von Christus schon vorher konsekrierten Gaben gehabt. Die Beweise, die Jastrebov dafür aus der Tradition anführt, entbehren aber aller Beweiskraft. Wes ist die ernste Gesahr vorhanden, daß

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Baltan, I. c. n. 10. S. 43. - <sup>1</sup>) Trudy kijevskoj duh. akademiji, 1908, Jänner, S. 13 f.

viele Priefter die intentio zu konsekrieren beim Aussprechen der Sinsehungsworte ausdrücklich ausschließen. Welch traurige Folgen das für die orientalische Kirche haben muß, liegt auf der Hand.

Die Lehre über das Buksaframent ist katholisch mit Ausnahme eines Bunktes: die vom Priefter auferlegte Buffe hat ausschließlich den Charafter eines Seil= und Brafervativmittels, die katholische Lehre von der satisfaktorischen Bedeutung derselben wird entschieden verworfen, wenigstens bei allen neueren Theologen. Aber auch abgesehen von diesem Frrtum fteht es traurig um die heilige Beicht. Da man meift gar keinen, nur selten einen sehr unklaren Unterschied macht zwischen schweren und läßlichen Sünden, ist die Beicht nach Zahl und Gattung moralisch unmöglich gemacht; nehme man dazu, daß die Drientalen, wenigstens die der Schule entwachsenen, nur einmal im Jahre zu beichten pflegen, fo begreift man, daß das Buffaframent reine Formalität geworden ift. Gleich unklar wie die Scheidung von schwerer und läglicher Sunde ist auch die Unterscheidung von vollkommener und unvollkommener Reue. Die katholische attritio wird vielfach heftig angegriffen. Bang im protestantischen Sinne und vielfach mit protestantischen Waffen wird die fatholische Ablaklehre befämpft, was bei der orientalischen Lehre über Sunde und Sundenftrafen und über die Bedeutung der fatramentalen Buße nur konsequent erscheint.

Ueber die letzte Delung besteht zwischen beiden Kirchen kein wesentlicher Differenzpunkt, tropdem manche Theologen hier wie überall allerlei "papistische Irrtümer" aufzusinden wissen. Zu bemerken wäre höchstens, daß nach dem Kitus der orientalischen Kirche der die letzte Delung spendende Priester das Krankenöl selbst weiht, unmittelbar

vor Spendung des Sakramentes.

Gelegentlich der Behandlung des sacramentum ordinis pflegen die Orientalen gegen den Zölibat des katholischen Klerus zu polemisieren, aber nur extreme Fanatiker wollen auch in dieser Sache einen dogmatischen Unterschied sinden. Neuestens macht sich in der orientalischen Kirche eine starke Strömung bemerkbar gegen jenes unliedsame Verbot, das dem verwitweten Priester eine zweite Che unmöglich macht.

Die orientalische Kirche unterscheibet zwischen Ehekontrakt und Ehesakrament; minister sacramenti ist dann der Priester, als forma bezeichnet Makarij den consensus der Brautleute zusammen mit den vom Priester gesprochenen Worten: Der Knecht (die Magd)

Gottes R. N. wird getraut im Namen des Baters . . . 1)

Praktisch bedeutsamer ist die Theorie über die Auflösbarkeit der She. Hören wir darüber einen der bedeutendsten Ranonisten der Gegenwart, Milas.2) "Die gesehlich geschlossens She kann nur durch

<sup>1) 1.</sup> c. II. 483. — 2) Miss, 1. c. IV. T., 3. c. die Ghe, S. 576 ff. Hieher gehören bes. 629 ff.

den Tod, oder durch ein anderes Borkomunis, welches jozusagen die firchliche Idee der Unauflösbarkeit der Ehe besiegt . . und ein Tod in anderem Sinne ift, gelöst werden." "Die Trennung erfolgt von sich selbst . . ." Die betreffende Obrigkeit (die Kirche) . . stellt nur in gesetzlicher Form fest, daß . . . die She durch Gott selbst getrennt sei." Ehetrennungsgründe sind dreierlei Art.

1. Die fanonischen Chetrennungsgründe: 1. der Chebruch . . . und folgende den Chebruch begleitende Umstände: a) sebensgefährliche Nachstellungen des einen Shegatten gegen den andern; b) procuratio abortus; c) verschiedene, gesetzlich bestimmte Ausschreitungen, wie

Besuch anstandswidriger Unterhaltungsorte u. f. w.;

2 die Hebung des eigenen Kindes aus der Taufe; 3. der Abfall des Ehegatten vom Christentum;

4. der Empfang der Bischofswürde; 5. der Eintritt in den Mönchsstand.

II. Bürgerliche, von der Kirche anerkannte Chetrennungsgründe: 1. Hochverrat; 2. Verschollenheit des Chegatten; 3. Der

Mangel an Leiftung der ehelichen Pflicht.

Die dritte Gruppe, die Milas anführt: bürgerliche, von der Kirche nicht anerkannte Shetrennungsgründe (Wahnsinn, Ausjaß, Berurteilung zu mehrjähriger Kerkerstrase, unüberwindliche Abneigung) ist dei der innigen Verbindung von geistlicher und weltlicher Gewalt gerade in Rußland sehr wichtig. Man will ja auch schon zeitweilige Geistesstörung, Spilepsie und Melancholie als genügenden Grund angesehen wissen. Es sehlt auch nicht an Leuten, die sich gegen Bezahlung als Zeugen begangenen Shebruches ausgeben, um so eine gewünschte Chetrennung herbeizusühren.

Nach den firchlichen Vorschriften wäre eigentlich nur dem an der Trennung nicht schuldigen Gatten eine Wiederverheiratung gestattet. Gegenwärtig aber läßt man durchwegs auch den schuldigen Teil eine neue She eingehen, da sich gerade dieser den sittlichen Ans

forderungen des ehelosen Lebens nicht gewachsen zeigte.

Sehr mangelhaft entwickelt ist die Eschatologie. Alles ist da unklar, verworren und — wenn man von einigen Hauptzügen absieht — nicht einheitlich. Diese Hauptzüge sind folgende: Das persönliche Gericht bringt nicht für alle Seelen eine endgültige Entscheidung, nur das Schicksal der Heiligen, jener, "die im gegenwärtigen Leben den Zustand der Sündelosigkeit erreicht haben", und der "vollends Berstockten, die sich also selbst verdammt haben") ist desinitiv entschieden. Aber die Hocken Berichte sind die Heiligen in einem Zustande des Vorgenusses, der Erwartung; die beselligende Anschauung Gottes ist ihnen noch vorenthalten. In ähnlicher Weise dulden die Verdammten die Jum allgemeinen Gerichtstage nur eine Art Vorleiden.

<sup>1)</sup> Jasirebon, l. c. Sept. S. Luch bas folgende find meist Worte Jastrebons, Ausführlicher, aber nicht klarer handelt darüber Makarij. II. 538 ff.

"Awischen diesen beiden außersten Gruppen liegt eine zahllose Menge von Zwischenftufen" für folche Seelen, welche die endgültige Entscheidung noch erwarten. Db man diese "Borhölle" mit ihren gablreichen Abteilungen örtlich von der eigentlichen Sölle zu trennen habe oder nicht, ist belanglos und bei den ruffischen Theologen schwankend. Die Hauptsache ift, daß nach ber allgemeinen Lehre alle, welche nicht als Beilige fterben, zunächst der Bölle verfallen sind, und daß jene, welche nicht als Berftockte ftarben, am jungsten Tage aus der Sölle gerettet werden können. Dies geschieht ausschlieflich kraft der Gebete und heiligen Opfer der Rirche, nicht aber infolge eines Sühneleidens jener Seelen. Damit ift der Gegenfat zur katholischen Lehre über das Fegefener gegeben. Wie eine Schuld im Jenfeits getilgt werde, darüber kann man bei der schon erwähnten mangelhaften Lehre über die Sunde keine Antwort erwarten. Und wenn für eine jener Seelen niemand betet? Berfällt eine folche Scele am jungften Tage für immer der Hölle? — Ein gebildeter Ruffe, jest katholischer Briefter, ergählte dem Schreiber diefer Zeilen, er habe mehrmals sich mit ahnlichen Fragen an Theologen gewendet, ohne eine Antwort zu bekommen.

Eine seltsame Anschauung stellen die sogenannten Mystarstva dar, denen wohl eine dunkle Erinnerung an das katholische Fegeseuer zugrunde liegt. Mystarstva sind gleichsam Stationen, an denen die nach dem Tode zu Gott wandernde und von Engeln begleitete Seele von den Teufeln angehalten wird, um Rechenschaft abzulegen. Auf der ersten Station wird gefragt über eitle Worte, auf der zweiten über Lügen u. s. w. Die Zahl der Stationen wird meist auf 20 angegeben, die Dauer der sehr mühsamen Wanderung soll 40 Tage umfassen. — "Es ist das kein Dogma", sagt Jastrebov, "aber auch nicht eine partikuläre Aussicht, sondern kirchliche Anschauung".

Mit den hier angeführten Punkten ist allerdings nicht die ganze Menge der Unterscheidungslehren erschöpft. Zahlreiche Spezialfragen, rein theologische sowohl wie philosophische, die mit dem Dogma im Zusammenhang stehen, verdienten erwähnt zu werden; auch auf dem weiten Gebiete der Moral liegt eine lange Reihe abweichender Auffassungen vor. Immerhin haben diese Unterschiede nicht die Bedeutung von Differenzen zwischen den Kirchen selbst, es sind vielmehr Schulmeinungen ohne weitere Verbreitung. Der eigent-

lichen Differenzen sind ja doch an sich schon genug.

Erfreulich ist die Wahrnehmung, daß man allmählich auf russischer Seite beginnt, die katholische Kirche nicht mehr ausschließlich aus den Schriften ihrer erbitterten Feinde, sondern aus Werken ihrer Söhne zu studieren. So werden sehr viele Vorurteile von selbst schwinden. Eine größere Objektivität und Billigkeit im Urteil ist jett schon bei manchen Autoren wahrzunchmen. Ein gesteigertes Interesse, ein eifrigeres Studium der russischen Theologie von Seiten der Katholiten werden der gerade jett in hochgradiger Gährung begriffenen russischen Kirche den Weg zur Wahrheit sinden helsen.

## Das Maß des Verdienstes in den einzelnen Werken.

Bon P. Julius Mullenborff S. J. in St. Undra (Rarnten).

(3meiter Teil.)

7. Wir gelangen nun zum Vergleiche der verdienstlichen Werfe niteinander in betreff der Intenfität oder Stärke ihres Willensates. Es versteht sich, daß ein verdienstliches Werk um so besser und folglich um so verdienstlicher ist, mit je mehr Willenskraft es geschieht, dagegen weniger verdienstlich, wenn es mit geringerem, schwächeren voluntarium geschieht. Hiemit haben wir ein allgemeines Prinzip des Aquinaten und aller Theologen angesührt. Ges knüpsen sich daran mehrere Fragen, um zu ersahren, wann das Wehr oder

Weniger eintritt.

Borerst noch ein Wort über das Verhältnis der Freiheit (libertas) zu dem Willengafte, dem Freiwilligen (voluntarium). Die Freiheit, ihrem Wesen nach aufgefaßt, ift die Regation des Rwanges, den Thomas coactio compellens nennt. In diesem Sinne ift fie eine wie zur Gunde fo zum Berdienfte unumganglich notwendige Bedingung, die aber an sich weder vermehrt noch vermindert werden kann.2) Bu dem Afte, wie er erfolgt, gehört fie bereits nicht als innerer Bestandteil, aber der Aft wird ein freier genannt, weil der Wille, aus dem er hervorgegangen ift, sich anders entscheiden fonnte. - In einem anderen Sinne fann allerdings von mehr ober weniger Freiheit die Rede fein, inwiefern nämlich mehr oder weniger Beweggrunde zur Entscheidung fur oder gegen ben einen ober ben anderen Teil antreiben ober disponieren; aber aus der größeren ober geringeren Freiheit in Diesem Sinne kann nicht unmittelbar und an fich auf größeres oder geringeres Berdienft oder Migverdienft geichlossen werden. Der Wille ift auch hier im ersteren und eigent= lichen Sinne frei; um aber das Maß des Verdienstes einigermaßen abzuschätzen, bleibt zu untersuchen, ob er bei seiner Entscheidung den Antrieben (Beweggründen) gegenüber, welche die Freiheit (im uneigentlichen Sinne) beschränken oder erweitern, einer größeren oder geringeren Kraft bedurfte, eine größere oder geringere Tätigkeit als Wille geübt hat.3)

<sup>1)</sup> S. Thom. in 2, dist. 29, q. 1, a. 4.; in q. dist. 30 q. 1, a. 3.; de Verit. q 26, a. 7, ad 1. Hir die sinshaften Werte gilt selbswersändlich das gleiche Brinzsp. (1, 2, q 73 a 6.; q. 77, a. 6.). — 2) Der Zwang (necessitas, coactio compellens) muß schließich entweder vorsanden sein oder nicht; im zweiten Kalle ist Freiheit, im ersteren nicht. (S. Thom. In 2, dist. 25, a. 4; 1, q. 59 a 3, ad 3; Libertas non suscipit magis et minus secundum essentiam (tanquam ngatio coactionis), sed secundum dispositionem subjecti. (So dem Sinne nach.) Die "libertas a coactione inducente vel impellenta" faun alterdings größer oder geringer sein, wie wir demnächs sagenerien unseren das Maß diese Freiheit dominut aber in unserer Frage betress der Verdientsstätet nur insern in Verracht, als das voluntarium insosse desselben stärter oder schwächer wird, wie wir sagen werden — 3 Aus den siere angegebenen Gründen halten wir es nicht sier angemetsen, von größerer oder geringerer Freiheit, sondern nur von

Diese Untersuchungen wurden weitläufig und mit großer Klarsheit von dem Aquinaten angestellt. Es wird genügen, die Resultate derselben mit einigen Bemerkungen zusammenzustellen, um daraus besonders die dreisache Frage zu lösen, welchen Einfluß 1. die Leidenschaft; 2. die Gewohnheit; 3. überhaupt die Schwierigkeit oder Leichtigkeit beim Handeln auf die Willenskraft, das voluntarium, womit die verdienstlichen Werke verrichtet werden, ausübt, mit anderen Worten: inwiesern daraus eine Vermehrung oder Verminderung der Verdienstlichseit in den Werken entsteht, das der Wille sich von ihnen beeinflussen läßt.

Die Leidenschaft verfinstert, wenn sie vorausgeht, das Urteil der Erkenntnis, die dem Willen vorausgehen und ihn bewegen muß.') Je sehhafter und klarer die Erkenntnis dem Willen das Objekt als gut vorhält, destv kräftiger wird der Wille dazu angeregt, darnach zu streben. Die Leidenschaft aber nimmt gleichsam einen Teil der Seelentätigkeit für sich in Anspruch, und die höheren Fähigkeiten entwickeln, wenn jene dabei wirksam ist, nicht die ganze Tätigkeit, deren sie sonst fähig wären. Do also die Tätigkeit der Leidenschaften (des Gefühles, des Herzens, wie man zu sagen pflegt) vorwaltet, werden im allgemeinen, wenn man sich nicht besonders bemüht, die höheren Fähigkeiten zu betätigen, nicht so viele Verdienste bei den guten Verken erworben, als wo diese eine weitere Vorherrschaft erlangt haben.

Indes können die Regungen der Leidenschaften, sast wie der äußere Akt, von dem wir geredet haben, zur Bollendung des guten Werkes beitragen. Gleichwie Leidenschaft oft die höheren Fähigkeiten zur Tätigkeit anregt, so scheint es auch zur Vollkommenheit des geistlichen Lebens zu gehören, daß Leidenschaft zur Vollkommenheit des geistlichen Lebens zu gehören, daß Leidenschaft zur Vollendung der guten Werke beitrage. Der ganze Mensch soll als Eines auf Gott gerichtet sein. Ersolgt auf den vorhergegangenen Willensakt die Regung des niederen Begehrens wie von selbst (per modum redundantiae), so haben wir ein Zeichen, daß der Willensakt stark gewesen sein muß; aber der Wille kann sich auch mit Hilfe der Leidenschaft, die er anregt, eigens verstärken, um kräftiger zu wirken; dann ist ohne Zweisel die Güte des Werkes, folglich auch dessen Verdienstlichkeit größer. Dabei ist wohl zu beachten, daß an und für sich immer nur unser Willensakt verdienstlich ist.

mehr ober weniger Freiwisligem (voluntarium) zu reden. Wir solgen auch hierin dem heisigen Thomas. Wo dieser in unserer Frage (über den Wert der guten Werke) von dem liberum arbitrium redet, versteht er darunter das libere voluntarium. So 1. 2. q. 11.4. a. 4. in c. und an den in der vorletten Anmerkung angegebenen Stellen. — 1) Unter "Leidenschaft" (passio) verstehen wir hier sede Kezung des niederen Vegehrungsvermögens; sie ist an sich moralisch weder gut noch schlecht. Byl. den heitigen Thomas an den vielen Stellen, wo er von passio, appetitus sensitivus handelt. — 2) Vygl. S. Thom. 1. 2. q. 24. a. 3. besonders ad 1. — 2) S. Thom. De verit, q. 26. a. 7.; cf. 1. 2. q. 24. a. 3.

"Per se passionibus non meremur.. Id qued primo et per se est meritorium, est voluntarius actus gratia informatus" (S. Thom. De verit. q. 26. a. 6.) Die anderen Afte werden nur in ihrem Verhäftnisse zu dem Wissen, non dem sie abhäugen, "quasi per accidens" verdienissid genannt. "Actus intantum est peccatum (und dasselbe gist dom Verdienissid, genannt. "Actus intantum est peccatum (und dasselbe gist dom Verdieniss), inquantum est voluntarius et in nodis existens. Esse autem aliquid in nodis dicitur per rationem et per voluntatem. Unde quando ratio et voluntas ex se aliquid agunt, non ex impulsu passionis, magis est voluntarium et in nodis existens, et secundum hoe passio minuit peccatum (et meritum). inquantum minuit voluntarium. Noch besonders verdient solgende Stelle beachtet zu werden: "Etsi motus voluntatis sit intensior ex passione excitatus, non tamen ita est voluntatis preprius, sicut si sola ratione moveretur ad peccandum." (1. 2 q. 77. a. 6. ad 3.) Nach dieser Erstärung ist asso major intensitas voluntarii dem Wissensaste selbst als soldpen nicht innerlich, sommt daser in der Abschäung des Verdienses oder Wisserdienses nicht in Betracht, wenn sie nicht veranlaßt, daß das voluntarium in sich selbst vermindert oder vermehrt wird, inwiesern es der Bernunst solgt oder entgegenwirst.

Bas über die Leidenschaft gesagt wurde, fann dazu helfen, auch über die Berdienftlichkeit der Werke zu urteilen, die aus der Bewohnheit hervorgeben. Die höheren Fähigkeiten find bei biefen oft nicht fehr tätig, sondern laffen sich wie auf gebahnten Wegen von den niederen fortbewegen. In dieser Hinficht ift bas Berdienst geringer. Indes nimmt die Leichtigkeit, mit welcher diese Werke verrichtet werden, ihrem Berdienste, wie wir denmächst erklären werden, an und für sich nichts weg. Vielmehr kann die Freudigkeit (delectabilitas). welche mit den aus Gewohnheit verrichteten Werken verbunden ift, ben höheren Kräften Unlaß geben, fich dabei mit besonderer Stärke zu betätigen.1) Jedenfalls verdient bei diefen Werken das voluntarium in causa besonders berücksichtigt zu werden. Im Guten wie im Schlechten tann eine gange Serie von Handlungen auf dem Fundamente einer Urfache, einer Einrichtung, einem Entschluffe beruhen, und besonders bei guten Berten wird das Bewußtsein und ber Wille diefes Fundamentes von Beit zu Zeit erneuert und geftarft, damit die daraus hervorgehenden Sandlungen geiftig fräftiger belebt und verdienstlicher seien.

Das gleiche allgemeine Prinzip kommt also immer zur Geltung: das Maß des Berdienstes steht in geradem Verhältnisse zu der Stärke der Willenskraft, welche wirkt; es gilt, mag diese Virksamkeit in Uebereinstimmung mit Leidenschaft und Gewohnheit stattsinden, oder im Widerspruche mit diesen geschehen. Doch wollen wir die Frage, ob die Schwierigkeiten, unter denen ein gutes Werk geschieht, notwondig eine Vermehrung seiner Verdienstlichkeit nach sich ziehen,

noch etwas genauer untersuchen.

8. Vor allem möchten wir eine Lehre des Aquinaten in Erinnerung bringen, der zwar sein Ansehen allein keine vollskändige Sicherheit gewährt und die er auch nicht sowohl mit durchschlagenden besonderen Argumenten, als mit seiner dis heute unübertroffenen

<sup>1) &</sup>quot;Consueta sunt delectabilia ad operandum, inquantum sunt quasi connaturalia," S. Th. 1, 2, q. 32, a, 8, ad 3, ; a, 2, ad 3.

Furcht vor Beschwerben, aus Bequemtichkeitse ober Genußsucht. Desgleichen haben die Sünden gegen Religion, Pietät, Gehorsam, Gerechtigkeit, selbst gegen Demut (die übrigens Thomas zur Mäßigseit zählt) immer (wenigseits in den Anfängen) ihren tieseren Grund in einer oder mehreren Sünden gegen Starkmut oder Mäßigteit. Die Schwierigkeiten fommen also vom Nangel an viesen Tugenden her (weshalb auch die Askeiter für den Anfang der Bekehrung besonders die sogenannte via purgativa mit Recht betonen, gehen jedoch auf die höheren Tugenden gleichsam über: dies scheite ben der Grund zu sein, weshalb Thomas lagt: "Difficultas praecipue attenditur in virtutibus, quae sunt eirea passiones."

Nach dieser Auffassung des Aquinaten rühren die Schwierigfeiten bezüglich der anderen Tugenden (außer Mäßigkeit und Starkmut) nicht unmittelbar von einem Schwanken des Willens gegenüber dem Gegenstande her; sondern von den Unordnungen, mit welchen der Wille bereits die Tugenden der Mäßigkeit und des Starkmutes zu verletzen sich entschieden hat. Gin erhabener Trost liegt hierin für den Berechten, der um die Erreichung des Zieles besorgt ift, wenn er Dieje Tugenden zu üben entschloffen ift. Recht schon erklart Diejes Thomas, indem er beschreibt, welche Schwierigkeit die Feindschaft (gegenüber dem Nächften) der Liebe Gottes bereitet. "Insofern haßt jemand, sagt er, als er das But liebt, das ihm ber Feind entzieht. Wer den Teind haft, liebt ein geschaffenes Gut mehr als Gott".1) Ein geschaffenes Gut mehr zu lieben als Gott, wird er aber nur dadurch versucht, daß er bereits eine der zwei genannten Tugenden verlett hat: dann erst gerät er in die schrecklichere Versuchung, den Nächsten nicht zu lieben, ja Gott selbst nicht zu lieben. Die Berlegung einer dieser niederen Tugenden geht der einer höheren notwendig voraus - ein Brundfat, der für die praktische Theologie fehr beachtet zu werden verdient.

9. Nach dieser näheren Bestimmung der Frage treten wir an deren Lösung heran. Schwierigkeit und Leichtigkeit gehören zu dem, was dem verdienstlichen Werke vorausgeht, sie machen also nicht selbst eine Bermehrung oder Berminderung am Verdienste aus. Sie können aber eine Vermehrung oder Verminderung des Verdienstes veranlassen, und wenn der verdienstliche Akt erfolgt, kann man gewiß daraus, daß er größere Schwierigkeiten überwunden hat, schließen, daß ihm ein stärkeres voluntarium, mithin ein höheres Verdiensteigen ist, als wenn das Werk ohne diese Schwierigkeiten mit dem mindesten Krastauswand, der dazu erfordert war, erfolgt wäre.

Zur Ueberwindung einer größeren Schwierigkeit ist offenbar, wie bei den leiblichen Arbeiten, ein größerer Kraftauswand erforderlich. Die Schwierigkeit selbst, die Leidenschaft, treibt, wie Thomas sagt, den Gerechten dazu an, den guten Willen mehr zu betätigen und anzustrengen. "Circa difficilia enim magis conamur."2) Erfolgt

<sup>1)</sup> S. Thom. De virt. q. 2. (q. un. de car.) a. 8. in c. Liemit hängt enge zusammen, daß nach Thomas (2. 2. q. 34. a. 5) der Haß nicht die erste Sünde sein kann, sondern die letzte ist. (Siehe den Text in der 2. Anmerkung auf Seite 307.) — 3) S. Thom. De verit. q. 26. a. 6.

wirklich diese größere Betätigung, das stärkere voluntarium, im Guten, jo ist das Berdienst ein größeres. Judes kann selbstverständlich die Bortrefflichkeit eines Werkes (seinem Objekte nach) einen tugendhasten Willen, auch dann, wenn keine Hindernisse entgegenstehen, antreiben, einen energischeren Krastauswand zu betätigen, als wenn Hindernisse vorhanden wären. Dierin ist sowohl die Lösung dieser Frage als auch eine Ergänzung zu den vorher gegebenen Lösungen nach Thomas enthalten.

So einfach diese Lösung auch ist, moge doch ihre Wichtigkeit für Moral und Asketik nicht verkannt werden. Die Parlegung der verdienstlichen Wirksamkeit nach dem Aquinaten zeigt gleichsam in einem Bilde, wie die Anordnungen der göttlichen Borfehung die Ber-Dienste der Gerechten zu erhöhen beabsichtigen, nämlich in den Werten der niederen Kardinaltugenden durch die fortwährend sich erhebenden Schwierigkeiten, in den Werken ber höheren, auch der theologischen Tugenden durch die immer vorschwebende Erhabenheit ihres Begenstandes. Wir seben in diesem Bilde, wie das geiftliche Leben der Gerechten fich zu einer hoben Berdienstlichkeit erhebt. Alle einzelnen Tugenden stehen in jo engem Berhaltniffe zu einander, daß fie sich oft gegenseitig fordern und der Gerechte in denselben Werken Das Berdienst mehrerer Tugenden zugleich erwirbt, immer unter der gemeinsamen Regierung der alles belebenden, alles stärkenden und erhaltenden Liebe. Was die niederen Tugenden der Stärke und der Mäßigkeit erheischen, hängt von dem ab, was die höheren wünschen und verlangen, alles nach dem hochsten und gewissermaßen einzigen Bebote der Liebe des höchsten Gutes. Darum ift zum verdienftlichen Leben, besonders in den Anfängen, vor allem notwendig, die Mäßigfeit und ben Starkmut zu üben, um die Leidenschaften zu beherrschen, Die Binderniffe und Schwierigkeiten, Die fich ber lebung ber höheren Tugenden entgegenstellen, zu überwinden, und den Willen im Guten zu befestigen und zu ftarten.2) Damit die heilfamen Wirkungen Diefes

<sup>1) &</sup>quot;Difficultas non facit ad meritum, nisi inquantum facit majorem inclinationem et conatum (bonae) voluntatis in aliquid." S. Thom. In 3. dist. 30. q. 1. a. 3. ad 3.; bejonbers ibid. a. 5. ad. 4. Indes fann bie Schwierigkeit auch bewirken oder veraulassen, daß daß gute Wert, daß erfolgt, nur mit einem gewissen Widerwissen zuglande kommt, wie wir nachher (S. 309) mit Ihomas bezüglich der "Schwierigkeit des Willens" noch sagen werden: dann ist das voluntarium nicht so groß, als wenn daß Wert mit ganzem Willen zustande käme, aber es kann doch stärker sein, als wenn das Wert ohne die Schwierigkeiten zustande kienen das Kert ohne die Schwierigkeiten zustande gekommen wäre. — 3) Siemit stimunt vollkommen überein, was Ihomas über den entgegengesesten Borgang, die Zerstörung, sehrt. "In his quae contra naturam stunt, paulatim id quod est naturae corrumpitur; unde oportet quod primo recedatur ab eo quod est minus secundum naturam, et ultimo ab eo quod est maxime secundum naturam, et ultimo ab eo quod est maxime secundum naturam, et vilam et bonum proximi; et ideo odium. non est primum in destructione virtutis, quae sit per vitia, sed ultimum." (2. 2. q 34. a. 5.) — Alles höchst wichtig sür die Pädagogit!

Furcht vor Beschwerben, aus Bequemtlichkeits- oder Genußsincht. Desgleichen haben die Sünden gegen Religion, Pieldt, Gehorsam, Gerechtigkeit, selhst gegen Demut (die übrigens Thomas zur Mäßigkeit zählt) immer (weutgkens in den Anfängen) ihren tieseren Grund in einer oder mehreren Sünden gegen Starkmut oder Mäßigkeit. Die Schwierigkeiten fommen also vom Mangel an diesen Tugenden her (weshalb auch die Asketiker für den Anfang der Bekehrung besonders die sogenannte via purgativa mit Recht betonen, gehen jedoch auf die höheren Tugenden gleichsam über: dies scheint eben der Erund zu sein, weshalb Thomas sagt: "Difficultas praecipue attenditur in virtutibus, quae sunt circa passiones."

Rach dieser Auffassung des Aquinaten rühren die Schwierigfeiten bezüglich der anderen Tugenden (außer Mäßigkeit und Starkmut) nicht unmittelbar von einem Schwanken des Willens gegenüber dem Gegenstande her; sondern von den Unordnungen, mit welchen der Wille bereits die Tugenden der Mäßigkeit und des Starkmutes ju verletzen sich entschieden hat. Gin erhabener Trost liegt hierin für den Berechten, der um die Erreichung des Bieles beforgt ift, wenn er Diese Tugenden zu üben entschlossen ift. Recht schön erklärt dieses Thomas, indem er beschreibt, welche Schwierigkeit die Feindschaft (gegenüber dem Nächsten) der Liebe Gottes bereitet. "Infofern haßt jemand, sagt er, als er das Gut liebt, das ihm der Feind entzieht. Wer den Feind haßt, liebt ein geschaffenes Gut mehr als Gott".1) Ein geschaffenes But mehr zu lieben als Gott, wird er aber nur dadurch versucht, daß er bereits eine der zwei genannten Tugenden verlett hat: dann erft gerät er in die schrecklichere Versuchung, den Nächsten nicht zu lieben, ja Gott selbst nicht zu lieben. Die Berlegung einer diefer niederen Tugenden geht der einer höheren notwendig voraus - ein Grundsat, der für die praktische Theologie fehr beachtet zu werden verdient.

9. Nach dieser näheren Bestimmung der Frage treten wir an deren Lösung heran. Schwierigkeit und Leichtigkeit gehören zu dem, was dem verdienstlichen Werke vorausgeht, sie machen also nicht selbst eine Bermehrung oder Verminderung am Verdienste aus. Sie können aber eine Vermehrung oder Verminderung des Verdienstes veranlassen, und wenn der verdienstliche Akt erfolgt, kann man gewiß daraus, daß er größere Schwierigkeiten überwunden hat, schließen, daß ihm ein stärkeres voluntarium, mithin ein höheres Verdienst eigen ist, als wenn das Werk ohne diese Schwierigkeiten mit dem mindesten Krastauswand, der dazu erfordert war, erfolgt wäre.

Bur Ueberwindung einer größeren Schwierigkeit ift offenbar, wie bei den leiblichen Arbeiten, ein größerer Kraftaufwand erforderlich. Die Schwierigkeit selbst, die Leidenschaft, treibt, wie Thomas sagt, den Gerechten dazu an, den guten Willen mehr zu betätigen und anzustrengen. "Circa difficilia enim magis conamur."2) Erfolgt

<sup>1)</sup> S. Thom. De virt. q. 2. (q. un. de car.) a. 8. in c. Hemit hängt enge zusammen, daß nach Thomas (2. 2. q. 34. a. 5) der Hah nicht die erste Sünde sein kann, sondern die letzte ist. (Sielze den Text in der 2. Anmerkung auf Seite 307.) — 1) S. Thom. De verit. q. 26. a. 6.

wirklich diese größere Betätigung, das stärkere voluntarium, im Guten, so ist das Verdienst ein größeres. Indes kann selbstverständlich die Vortrefflichkeit eines Wertes (seinem Objekte nach) einen tugendhasten Willen, auch dann, wenn keine Hindernisse entgegenstehen, antreiben, einen energischeren Krastauswand zu betätigen, als wenn Hindernisse vorhanden wären. Dierin ist sowohl die Lösung dieser Frage als auch eine Ergänzung zu den vorher gegebenen Lösungen nach Thomas enthalten.

So einfach diese Lösung auch ift, moge doch ihre Wichtigkeit für Moral und Astetit nicht verkannt werden. Die Darlegung der verdienstlichen Wirksamkeit nach dem Aquinaten zeigt gleichsam in einem Bilde, wie die Anordnungen der göttlichen Vorsehung die Verdienste der Gerechten zu erhöhen beabsichtigen, nämlich in den Werfen der niederen Kardinaltugenden durch die fortwährend sich erhebenden Schwierigkeiten, in den Werken der höheren, auch der theologischen Tugenden durch die immer vorschwebende Erhabenheit ihres Gegenstandes. Wir sehen in diesem Bilde, wie das geiftliche Leben der Berechten fich zu einer hohen Berdienftlichkeit erhebt. Alle einzelnen Tugenden stehen in jo engem Berhältnisse zu einander, daß sie sich oft gegenseitig fordern und der Gerechte in denselben Werken Das Berdienst mehrerer Tugenden zugleich erwirbt, immer unter der gemeinsamen Regierung der alles belebenden, alles stärkenden und erhaltenden Liebe. Was die niederen Tugenden der Stärke und der Mäßigkeit erheischen, hängt von dem ab, was die höheren wünschen und verlangen, alles nach dem höchsten und gewissermaßen einzigen Gebote der Liebe des höchsten Gutes. Darum ist zum verdienstlichen Leben, besonders in den Anfängen, vor allem notwendig, die Mäßigfeit und ben Starkmut zu üben, um die Leidenschaften zu beherrichen, Die Hinderniffe und Schwierigkeiten, Die fich der Uebung der höheren Tugenden entgegenstellen, ju überwinden, und den Willen im Guten zu befestigen und zu ftarten.2) Damit die beilfamen Birfungen Diefes

<sup>1) &</sup>quot;Difficultas non facit ad meritum, nisi inquantum facit majorem inclinationem et conatum (bonae) voluntatis in aliquid." S. Thom. In 3. dist. 30. q. 1. a. 3. ad 3.; bejonders ibid. a. 5. ad. 4. Indes fann die Schwierigfeit auch bewirfen oder veranlasjen, daß das gute Werf, das erfolgt, nur mit einem gewissen Widenwissen zum der werden zustande kommt, wie wir nachher (S. 309) mit Thomas dezüglich der "Schwierigfeit des Willens" noch sagen werden: daun ist das voluntarium nicht so groß, als wenn das Wert mit ganzem Wissen zustande käme, aber es sann doch stärfer sein, als wenn das Wert olne die Schwierig feiten zustande gefommen wäre. - 2) Hemit stimmt vollsommen überein, was Thomas über den entgegengesesten Borgang, die Zerstörung, sehrt. "In dis quae contra naturam sinnt, paulatim id quod est naturae corrumpitur: unde oportet quod primo recedatur ab eo quod est minus secundum naturam, et ultimo ad eo quod est maxime secundum naturam, quia id quod est primum in constructione, est ultimum in resolutione. Id autem quod est maxime et primo naturale homini, est quod diligat bonum et præecipue bonum divinum et bonum proximi; et ideo odium . non est primum in destructione virtutis, ignae sit per vitia, sed ultimum." 2. 2. q 34, a. 5.) — Alses höchst wichtig sür die Pädagogit!

geistlichen Kampses fortwährend eintreten, läßt die göttliche Vorsiehung auch nach vielen Jahren verdienstlichen Lebens der Gerechten die Schwierigkeiten immer, manchmal ganz besondere, zu deren Neberwindung Starkmut und Mäßigkeit geübt werden, noch bestehen. Dabei ist jenes Universalmittel anzuwenden, welches Ubtötung, Selbstwerwindung genannt zu werden pflegt und zwar keine spezielle Tugend ist, aber mit dem Schimmer und dem Verdienste jener einzelnen Tugenden (wenigstens der Liebe) sich umkleidet, denen es entweder mit allgemeinen oder mit besonderen Maßregeln dient. Was dabei besonders zu beachten ist, damit das Vorgehen ein zweckdienliches und behutsames sei, wird von den Asketisern (besonders z. B. in dem vorzüglichen Büchlein von Scupoli, das den Titel "Der geistliche

Rampf" führt) ausführlich erklärt.

Indes erlangt der Gerechte doch, wenigstens nach und nach immer in den meisten Materien, manchmal jogar in den schwieriaften, jene Leichtigkeit, das Bute zu tun, welche das Wesen der erworbenen Tugend, den habitus acquisitus, ausmacht, bei den Beiligen gang erstaunlich schön. Die Schwierigkeiten find gleichsam geschwunden oder der Tugendhafte gewahrt sie nicht mehr.2) Ift nun in diesem Falle das an fich schwere gute Werk, das für diesen Tugendhaften leicht und sogar angenehm geworden, weniger verdienstlich für ihn? Aus dem vorhin Gefagten ergibt fich flar die Begründung der verneinenden Antwort. Mit Schwierigkeit zu wirken, macht nicht einen Bestandteil des guten Werkes oder größeren Berdienstes aus; größeres Berdienst wird dadurch erworben, daß mehr Willenstraft zum Guten verwendet wird. Den größeren Rraftaufwand, den das gute Werk an sich erfordert, hebt aber die Leichtigkeit, welche die Tugend als habitus acquisitus gewährt, nicht auf; ber Araftauswand hat sich in der Tugend, wenn wir fo fagen durfen, friftallifiert und verhartet, er ift baher indem Werfe tätig, ohne daß jener Widerstand von Seiten der anderen Kräfte ftattfindet ober fich gewahren läßt. So kann auch ohneweiters die Liebe den Kraftaufwand, den das an sich schwierige Werk verlangt, befehlen; dann wird das Werk leicht, weil die Liebe alles erleichtert, das Verdienst wird deshalb in dem Werke selbst nicht geringer, vielmehr in der Liebe, die es befiehlt, größer.3)

<sup>1)</sup> Die Abtötung kommt nirgends bei Thomas als eine selbständige spezielle Tugend vor; sie nimmt die Speziels jener Tugend an, der sie dient, wie auch jenes Lasters, dem sie sich zu Evedt stent von Abtötungen ist die Welt ganz voll. — 2) "Non habenti virtutem est valde dissicile (opus virtutis prompte et delectabiliter exercere), sed per virtutem redditur facile." S. Thom. 1. 2. q. 107. a. 4. in c. — 3) Hierher gehört auch der Vergleich der Freundessiebe mit der Feindessiebe, von dem wir (Heft I, Seite 53) gehandelt haben. — "Quanto aliquis virtuosior est, tanto sacilius opera virtutis exercet. Nec tamen dicendum est, quod quanto virtuosior est, minus mereatur." (In 2. dist. 29. q. 1. a. 4. in c. et ad 8) Cf. 1. 2. q. 114. a. 4. ad 2.; in 3. dist. 30. a. 5. ad 4.; in 4. dist. 15. a. 4. sol. 1. ad 2.; ib. Cist. 14. q. 2. a. 2. ad 5.

Thomas erflärt eben dieses noch mit anderen Worten, indem er eine Schwierigkeit des Werkes und eine Schwierigkeit des Willens unterscheibet, Desgleichen eine Leichtigkeit bes Berkes und eine Leichtigkeit des Billens. Schwierig ift bas Berk wegen der Ueberwindung des niederen Begehrens, die es, an fich betrachtet. voraussett oder einschließt; diese Schwierigkeit vermindert, wenn bas Wert doch erfolat, fein Verdienst nicht, oder nicht gang, fie vermehrt es vielmehr, inwiefern fie veranlaßt, daß der Bille mehr Kraft auf das gute Werk verwendet. Schwierig ift gleichsam der Wille, wenn er das Widerstreben des niederen Begehrens nicht gang überwindet. Das gute Werk nicht mit ganger Bereitwilligkeit vollbringt: dann ift das Berdienst geringer, als wenn das Werk mit ganzem Willen vollbracht würde. Aber die erworbene Leichtigkeit (Fertigkeit) der Tugend oder auch der Befehl der Liebe fann diese Mangelhaftigkeit des Billens gang aufheben; dann ift das Berdienst jum wenigsten den überwundenen Schwierigkeiten entsprechend groß; dann besteht eine Leichtiafeit des Willens, die das Berdienst nicht vermindert, sondern vermehrt.

Was von dem Berdienste gesagt worden, gilt auch von dem Genugtnungswert der guten Werke; dieser nimmt deshalb nicht ab, weil die Beschwerden des Werkes freudig ertragen und vor Liebe

gleichsam nicht empfunden werden.2)

10. Es bleibt uns schließlich der Bergleich der verdienstlichen Werfe noch zu besprechen a bezüglich der Dauer der einzelnen Werfe, des Grades der heiligmachenden Gnade in dem handelnden Subjekte. Ist das Berdienst eines Aktes größer dadurch selbst, daß er länger dauert? Ist das Berdienst eines Aktes größer deweicht, daß er länger dauert? Ist das Berdienst eines Aktes deswegen selbst größer, weil das Subjekt in der heiligmachenden Gnade bereits höher gestiegen ist? Die Beantwortung der einen wie der anderen dieser Fragen greift indes nach unserem Erachten nicht so tief wie die der früheren in das praktische Leben ein, die Behauptungen mancher Autoren scheinen uns auch nicht hinreichend begründet zu sein; daher sehen wir uns genötigt, nur die Zweisel bezüglich dieser Fragen so klar als möglich vorzulegen.

a) Bei der ersten Frage, ob ein Aft, der länger dauert, verdienftlicher sei, als der, welcher nicht so lange dauert, muß doch wohl vorausgesetzt werden, daß ein Aft dem anderen in Bezug auf Gutheit

<sup>1)</sup> Den Habitus der Tugend und den Befehl der Liebe unterscheidet Thomas besonders flar In 3. dist. 30. a. 5. ad 4.: "Et quia habitus et amor ex hec faciunt facilitatem, quia faciunt majorem inclinationem voluntatis, ideo talis facilitas non diminuit rationem meriti." Uederhaupt "diminutio difficultatis ex promptitudine voluntatis non diminuit meritum, sed auget." (In 4. dist. 15. a. 4. sol. 1. ad 2.) — 2) "Diminutio poenalitatis ex promptitudine voluntatis, quod facit caritas, non diminuit efficaciam satisfactionis, sed auget." (In 4. dist. 15. a. 4. sol. 1. ad 2.) — 3) Thomas hat sitch, so viel ich weiß, über diese zwei Fragen nicht flar ausgesprochen und die Spekulationen späterer Theologen haben, wie mir scheint, das Tunkel, das diese Fragen umhüllt, nicht gang ausgeklärt.

gang gleich ift. Wie nun der eine Aft bloß deswegen, weil er mehr Reit braucht, um das zu fein, was der andere ift, verdienstlicher fein follte, als dieser, ist nicht leicht zu erkennen. Manche Theologen haben Die Boraussetzung, daß der Aft durch die Dauer nicht notwendia einen physischen reellen Zuwachs erhalte (nicht notwendig beffer und wertvoller werde) verworfen; andere fagen, es muffe durch die Dauer dem bereits erfolgten Afte wenigstens moralisch etwas bingufommen. Die Ansicht dieser dürfte wohl mit Recht als von der Ansicht jener wirklich nicht verschieden angesehen werden, da der moralische Wert bes Werkes, also auch deffen Zuwachs, doch immer in der Wirtfamkeit des Willens, dem das Werk angerechnet werden foll, feinen Grund haben muß. Der höhere Wert bes langer bauernden Attes muß dem Willen zuzuschreiben fein, und in diefer Boraussetzung wird gewiß niemand eine Schwierigkeit finden, Diesen Theologen beizuftimmen und dem Afte, der länger dauert, eine größere Verdienstlichkeit zuzuerkennen, als dem, der nicht fo lange dauert. Der länger dauernde Aft kommt in diesem Sinne moralisch mehreren Aften gleich ober besteht auch physisch aus mehreren.

Es handelt fich also hier nicht um das Zustandekommen des guten Werkes; denn offendar ist ein Werk deswegen nicht verdienstelicher, weil es mehr Zeit braucht, um zustande zu kommen, als ein anderes; es konnte sogar weniger verdienstlich sein, inwickern es das

Entstehen anderer guter Werke verhindert.

Inwiefern aber die Voraussetzung der gewöhnlichen Ansicht begründet ist, daß die Fortdauer des bereits erfolgten guten Aftes immer eine Erhöhung seines moralischen Wertes bewirke, wollen wir

hier nicht weiter untersuchen.

b) In Betreff der Frage, ob die Bürde des handelnden Subjektes, der Grad der heiligmachenden Gnade selbst, dem guten Werke
eine höhere Verdienstlichkeit verleihe, wenn diese Würde höher ist,
oder mit anderen Worten, wenn zwei Gerechte das gleiche gute Werk
verrichten, derjenige mehr Verdienst erwerbe, der mehr heiligmachende
Gnade besitzt, sind die Theologen seit mehreren Jahrhunderten in
zwei saft gleiche Lager geteilt, doch sind die Verteidiger der bejahenden
Untwort besonders in neuerer Zeit zahlreicher. 1)

Alle stimmen darin überein, daß die Würde der handelnden Person überhaupt eine zum Verdienste erforderliche Grundlage ist, weshalb zu einem Verdienste von unendlichem Werte eine unendliche Würde, zu einem Verdienste von übernatürlichem Werte für das ewige Leben die Würde der übernatürlichen Kindschaft Gottes erfordert ist. Alle geben auch zu, daß nicht deshalb, weil die heiligmachende Gnade bei dem einen größer ist, der Akt, dessen Willensaufwand und Objekt

<sup>1)</sup> Die Theologen, welche die bejahende Antwort verteidigen, stimmen jedoch in der Erklärung, in welcher Weise, nach welchem Waße und unter welchen Bedingungen ein größeres Berdienst von dem erworben wird, der mehr heilig machende Gnade hat, nicht ganz überein.

bei beiben an Berdienftlichkeit gleich ift, physisch in diesem besier sei als in dem anderen, wenn auch die heiligmachende Gnade physisch als entsernes Prinzip (durch ihren Sinftuß oder den der eingegossenen

Tugenden) die Uebernatürlichkeit des Werkes hervorbringt.

Die Berteidiger der bejahenden Ansicht sagen aber, das Werk dessen, der mehr heiligmachende Gnade besitzt, habe moralisch mehr Wert, er handle mehr als Kind Gottes, da er als solcher handle, der er ist. Jeder schätzt doch das, was ihm von einer würdigeren Person erwiesen wird, höher, als was gewöhnliche Leute des Volkes für ihn tun, also auch Gott. Der gleiche Lohn hätte auch für eine würdigere Person verhältnismäßig nicht denselben Wert, da doch seder, der wirkt, den Lohn im Verhältnisse zu seiner Würdigkeit zu schätzen berechtigt ist. Gleichwie also eine Fürditte mächtiger ist, wenn sie von einer verdienstreicheren Person ausgeht, so ist das Verdienst der Handlung dessen, den eine höhere Würde auszeichnet.

Eine besondere Beweiskraft scheinen mir diese Argumente wirklich nicht zu haben. Gott schäft das höher, was nehr ist. Es wird aber vorausgeself, daß das Werk des einen dem des andern gleich sei, wohl doch in beiden gegen über Gott. Unter Menschen sordere eben das, was von einer würdigeren Person geleistet wird, auch eine in sich würdigere Leistung. Ob nun aber die Leistung gegenüber Gott gerade deshalb, weil sie von einer würdigeren Person ausgeht, höber sieht, mübte erst bewiesen werden. Was den Lohn betrist, kann ja seldst verständlich nicht von einer materiellen Gleichheit bezüglich dieser zweien die Kede sein. Der Vergleich mit der Fürditte schließlich läßt sich einsach als unstich haltig zurückweisen, weil die Fürditte sich gerade auf das hohe Waß der Wirbte stützt, während das Verdienst diese nur als Bedingung sordert.

Noch besonders suchen diese Theologen ihre Ansicht zu ftügen durch den Bergleich mit den Verdiensten Christi. Die habituelle Gnade des Gerechten verhält sich in ähnlicher Weise zu dessenden werken wie die hypostatische Gnade zu den Werken des Erlösers. Weder die eine noch die andere wirft physisch unmittelbar auf die Werke ein, aber sowohl die eine wie die andere erhöht moralisch deren Wert durch die Würde, die sie dem Handelnden verleiht. Die Werke des Gottmenschen, obgleich an sich endlich, haben einen unendlichen Wert, weil sie aus einer unendlichen Würde und Gnade hervorgehen: so (sagen sie) gewinnen auch die guten Werke des Gerechten moralisch aus der höheren Würde der Kindschaft Gottes einen höheren Wert und höheres Verdienst. Die heitigmachende Gnade ist nämlich bei den Gerechten (wie Ripalda insbesondere betont) ein wesentliches, konstitutives Element des verdienstlichen Werkes, und wo ein solches Element erhöht ist, muß auch das Verdienst des Werkes ein größeres sein.

Die Theologen, welche die entgegengesette Ansicht verteidigen, sagen, wer mehr heiligmachende Gnade hat, handle deshalb allein nicht mehr als Kind Gottes, wenn sein Alt in sich nur ebenjo gut ist, als der desjenigen, der weniger Gnade hat. Die heiligmachende Gnade, die Würde als Kind und Freund Gottes, ist allerdings zur Verdiensterwerbung erforderlich, sie trägt auch positiv zu derselben

bei und nicht einzig zur Beseitigung des hinderniffes der Gunde (wie einige Theologen gemeint haben), fie verhalt fich auch jum ver-Dienstlichen Afte nicht (wie einige gesagt haben) bloß materiell und per accidens; aber da der Aft als jolcher doch nicht bestimmt von ihr abhängt, fondern von der Wirkfamkeit des Willens, der den Habitus gebraucht in dem Make, wie er sich entscheidet; da der Grad der heiligmachenden Gnade als folcher nicht in Anschlag kommt bei dem verdienftlichen Werte, sondern nur die Burde überhaupt: fo bleibt es zweifelhaft, ob durch den Grad der heiligmachenden Unade allein das Berdienst gesteigert werde, und so lange die Beweise für Diese Behauptung nicht stichhaltig sind, ist diese wohl nicht berechtigt. Cher dürfte man fast sagen, derjenige verdiene weniger Lohn, der nicht besser handelt, mährend er doch mehr dazu vorbereitet wäre. Rann aber auch dies nicht gefagt werden, fo tommt dies eben daher, daß die Würdigkeit nur im allgemeinen zur Geltung kommt, nicht ihrem Grade nach, ebensowenig nach diesem Grade, als ber Grad der Schlechtigkeit des Sünders in Betracht kommt bei dem schlechten Werke, das er jett verübt.1)

Die Beweise für die bejahende Ansicht sind nach unserem Dafürhalten diesen und anderen Angriffen gegenüber nicht stark genug; einige derselben wurden sogar von Verteidigern dieser Ansicht widerlegt. Wir können uns hier auf eine noch weitere Darlegung nicht einlassen. Dur möchten wir hinzufügen, daß selbst das Argument aus dem Vergleiche mit den Verdiensten Christi, das von den Verteidigern nach ganz verschiedenen Erklärungen dargelegt wird, keine entscheidende Krast in dieser Frage zu besitzen scheint, auch selbst von Suarez nur als

<sup>1)</sup> Diese Theologen haben nicht gesagt, die heiligmachende Gnade überhaupt verhalte sich zum verdienstlichen Afte bloß materiell und per accidens, sondern dieser höhere Grad oder das Uebermaß derfelben bewirke keinen Unterschied; weshalb & B. Martus Struggl ganz richtig schreibt: "Ad rationem meriti condigni ex parte merentis... solum requiritur ratio generica status amicitiae, cum illa sit praemium proportionatum statui amicitiae: quando igitur major gratia sanctificans in ra genus causae efficientis in meritum non influit intensius, ejus excessus intra genus causae formalis moraliter dignificantis se solum habet per accidens et materialiter."

– <sup>2</sup>) Aus Thomas von Aquin wird besonders eine Stelle für die bejahende Antwort angeführt, wo er sagt: "Cum meritum non consistat in habitu sed in actu, nec in actu quolibet sed in eo qui per habitum gratiae informatur, actus autem omnis meritorius ex volu tate procedat, oportet quod meritum aliquid habeat a gratia et aliquid a voluntate et aliquid etiam ab objecto actus, unde species actus trahitur: et ideo ex his tribus efficacia merendi monsurari potest: ex gratia, voluntate et objecto Quando enim majori caritate et gratia actus informatur, tanto magis est meritorius; similiter etiam" etc. (In 2. dist. 29. q. 1. a. 4.) Suareg fügt zwar mit Recht hingu: "Dicitur autem ac us informari gratia eo ipso quod est in subjecto grato" (De gratia I. 12. cap. 22. n. 3); in diesem ganzen Artifel jedoch, wo Thomas das Berdienst vor bem Sündensalle mit dem nach dem Sündensalle vergleicht, nimmt er auf die uns beichaftigende Frage teine Rudficht und versteht unter gratia auch die gratia actualis, die zum verdienftlichen Aftie doch ebenfalls erfordert ift. (Bgl. den Text, ben wir heft I, Seite 47, angeführt haben.)

wahrscheinlich geltend gemacht wird. Die Verdiensterwerbung in dem gerechten Menschen ift doch eine andere als die in dem Gottmenschen und Erlöser. Chriftus erwirbt, verdient für fich felbft die Berherrlichung des Leibes und Erhöhung, nicht die Vereinigung mit Gott. nicht Die Liebe, nicht deren Bermehrung, nicht Die Seligkeit; fein Berdienst bezieht fich ber hauptsache nach auf une. Geine Berfe muffen allerdings heilig, aus feinem Willen auf Die Berberrlichung Bottes und die Vereinigung mit Gott gerichtet fein, aber nicht Dieje Beiligkeit seiner Werke an sich betrachtet, gibt ihnen unendlichen Wert. fondern die hypostatische Gnade. Die geschaffene Beiligkeit ift ihnen Fundament, das unendliche Verdienst haben sie von der unendlichen Burde feiner Berson. Wie geht bagegen die Verdiensterwerbung bei den Gerechten vor sich? Die von Christus erworbene Burde der Rindichaft Gottes ift ihr Fundament, aber ihre Bereinigung mit Gott muffen die Kinder und Freunde Gottes erft durch ihre Werke mit der von Chriftus verdienten Gnade fich erwerben. Das Werk des Gerechten ift insofern Berdienft, als es zur Berftellung feiner Bereinigung mit Bott gehört. Das gange Befen des verdienstlichen Attes besteht nicht in dem Wohlgefälligfein, sondern in dem Wohlgefälligwerden.

Da also die übernatürliche Würde des Gerechten nur als entferntes Pringip zu jener Tätigkeit erfordert ift, welche die Seele mehr mit Gott vereinigt jum verdienstlichen Werte, fo scheint nach allen angestrengten Versuchen der sichere Beweis dafür nicht erbracht zu fein, daß ein höherer Grad der Burde jedem verdienftlichen Afte einen höheren Wert und ein größeres Verdienst zusichere. Wir erlauben uns schließlich eine Bermutung : Die Lösung Dieser Frage wird wohl abhängen von den genaueren Kenntniffen, welche die Theologie aus der Offenbarung etwa schöpfen kann über das Berhältnis der aktuellen zu der habituellen Gnade und des verdienstlichen Werkes zu dem Lohne. Thomas scheint diefes anzudeuten dadurch, daß er jeden verdienstlichen Aft in der Verbindung auffaßt, die derselbe mit dem vorhergegangenen Afte der Liebe hat.1) Genauere Kenntniffe würden uns vielleicht lehren, daß bei verschiedener Heiligkeit der Lohn für das gleiche Werk immer verschieden sein muß. Drei Stufen Erhöhung für den, der schon eine gewisse Bobe erreicht hat, dürften boch wohl etwas anderes fein als drei Stufen für den, der noch niedriger fteht; mas brei Stufen find fur ben einen und fur den anderen, vermögen wir nicht zu bestimmen.

Saben wir uns nun lange mit Fragen über das Verdienst befaßt, so ist ja das Verdiensterwerben auch das einzige, was wir in dieser Welt zu tun haben, wie der große Augustinus (ep. 130.

ad Prob. c. 7.) uns eindringlich in Erinnerung bringt.2)

<sup>1)</sup> Bgl. die Terte, die wir oben Seit I. Sei e 41, angeführt haben. 2) "Neque esim in tempore utiliter vivitur, nisi ad comparandum meritum, quo in a ternitate vivatur. Ad illam ergo unam vitam, qua cum Deo et de Deo vivitur, caetera, quae utiliter et decenter optantur, sine dubio referenda sunt."

## Oeuvres de Saint François de Sales.1).

Auch diefer Band der Korrespondenz unseres Beiligen, der die Briefe von 1611 bis April 1613 umfaßt, enthält manches Ungedruckte. Sein Sauptwert besteht jedoch barin, daß wir den Beift bes Heiligen, seine Lehrmethobe, ben großartigen Ginfluß, ben er ausgeübt, beffer tennen lernen. Die älteren und neueren Biographen, jelbst hamon und seinen deutschen Bearbeiter Lager find nicht ausgenommen, haben die Briefe nicht ausgiebig benützt, ja vielfach unbestimmten und übertriebenen Gerüchten Glauben geschenkt und die ichonften in feinen Briefen gerftreuten Gedankenverlen am Bege liegen laffen, ftatt ihnen in der Lebensbeschreibung die rechte Faffung zu geben. Die Briefe des Bischofs von Genf haben einen unnachahmlichen Reiz, manche find psychologische Meisterstücke, wie die meisten Briefe an Madame de Chantal, Mademoiselle de Blonay, an Jacqueline d'Arnauld. Für Briefter und Seelenführer find fic gleich den Briefen Fenelous eine mabre Goldgrube, benn wenige haben die Gabe des Anempfindens, des fich Hineindenkens in die Stimmungen und Beftrebungen ihrer Beichtfinder in demfelben Grade beseffen, so freimutig und offen und doch mit so zarter Rücksicht auf die Schwächen und Kehler aufmerkfam gemacht und zu gleicher Beit die Heilmittel angegeben. Cf. Lavisse, Histoire de France VII. P. 1, 96, der den heitigen Franz "le directeur délicieux" nennt und ihn einem St. Enran gegenüberftellt.

Als Führer der katholischen Reformation, zunächst in der Diözese Genf und in der Umgegend, sehen wir ihn ansangs mit der Kleinarbeit beschäftigt und durch die Eisersucht seines Landesherrn Karl Emanuel an einer großartigeren Wirksamkeit in Paris und den bedeutenderen Prodinzialstädten Frankreichs verhindert. Diese Eisersucht des Herzogs hatte das Gute, daß der Heilige die so glücklich begonnenen Reformen seiner Diözese durchzusühren, die von den Reformierten seiner Kirche geschlagenen Wunden zu heilen vermochte. Die hier abgedruckten Briefe berichten uns, mit welchem Erfolg er die Verirrten auf die rechten Wege zurückzesührt, den Gläubigen gepredigt, die Kinder katechetisiert, die unterdrückten oder zerstörten Pfarreien wieder hergestellt, die zerstreuten Ordensleute zurückzerusch, ihnen neue Konvente erbaut, sich ihrer in der Seelsorge bedient hat.

Besonders gesegnet war seine Wirksamkeit in der Ballei Ger, welche die Protestanten an Frankreich abtreten mußten. Er verweilte daselbst in den Monaten Mai, November, Dezember 1611 und vom 14. dis 31. Juli 1612. So reich der von ihm gestistete Segen war, so zahlreich waren die Widersprüche, so unentwirrbar die Hemmungen aller Urt. In seinem Sifer betrachtete er sie als ehrens voll und süß; denn selbst die Protestanten mußten gestehen, die katholische Wahrheit sei schon, aber schwer zu fassen. In einem Brief,

<sup>11</sup> T. XV Letters Vol. V., von Bitte, 1908, 40, p. XIV, 468, Preis 8 Fr.

p. 71, äußerte er sich über die Kalvinisten also: Wir werden sie vielleicht nicht bekehren, weil sie Kalvinisten also: Wir werden sie vielleicht nicht bekehren, weil sie sich gewöhnlich weit mehr durch wettliche Rücksichten als durch ihr Seelenheil bestimmen lassen; aber wir glauben nicht wenig erreicht zu haben, wenn wir ihnen das Geständnis, daß wir Recht haben, abzwingen. Er versäumte natürlich keineswegs, behufs Geltendmachung seiner gerechten Ansprüche den Rechtsweg zu beschreiten und die Prediger zu der Hernüsche der widerrechtlich den Katholiten entrissenen Pfarreien zu zwingen. Weise er selbst vor Gerücht erschien, konnten die königlichen Kommissische Ratholiten entrissenen die Betragen taveln möchte, möge bedenken, das Recht zu beugen. Wer sein Betragen taveln möchte, möge bedenken, das Necht zu beugen. Wer sein Betragen taveln möchte, wöge bedenken, das decht zu beugen. Wer sein Betragen seine Nachzgiebigkeit gegen die Protestanten und Grausamkeit gegen seine arme Herbe blied. Er stellte sich auf die Seite der letzteren, sein apostolisiches Herz erlaubte ihm nicht, des lieden Friedens wegen seinen Schässein die wahre Lehre vorzuenthalten, die religiöse Zwietracht zu verewigen.

Gerade um Diefe Zeit trug feine Milbe und Sanftmut einen außerordentlichen Sieg davon. Madame de Saint Cerques, geborene de Cartal, hatte ihren katholischen Gatten verlaffen, um sich nach Genf zurückzuziehen (1588). Hier machte fie sich durch ihre Begeisterung für den Kalvinismus bemerkbar und durch den Gifer, mit welchem sie den Damen predigte. Man nannte sie die Erzpredigerin. Sie ftand in der Tat in der Behandlung von Kontroverspunkten, beren Studium fie 22 Jahre gewidmet hatte, ben vornehmften Bredigern wenig nach. Sie lebte in demfelben Saufe mit Theodor Beza und schien mehr als je verhärtet. Ein Besuch ihres Bruders Jean François de Buttet in Anneci (Jänner 1611), veranlagte fie, bem Drängen ihrer Bermandten nachzugeben und den Beiligen, bem fie, als ware er ein Zauberer, miftraute, zu befuchen. Der Bischof zeigte fich ihrer fturmischen Beweisführung gegenüber jo geschmeidig und höflich, so bescheiden und friedfertig und sette ihren Ausführungen fo folide Brunde entgegen, daß fie fich überzeugen ließ, übertrat und eine treue Tochter der katholischen Kirche blieb, die fie in ihrer Jugend verlassen hatte.

Der Seilige hatte Mutter de Chantal und ihre Töchter aufgefordert, für die Bekehrung der Dame zu beten und die Kapelle der jungen Kommunität für das Fest der Rücksehr eines verirrten Schäseins auserwählt. So sehr er wünschte, daß seine Töchter verborgen von der Welt lebten und ihr Leben dem Dienste Gottes und der Erziehung der weiblichen Jugend widmeten, so glaubte er doch ihrem Seelencifer durch einen tiesen Einblick in das Elend der Verirrten neue Nahrung zusühren zu müssen. In der Tat sind durch seine Töchter manche Reformierte aus vornehmen Familien bekehrt worden. Der Vischof gehörte natürlich nicht den Proselhtenmachern an, welche durch Bekehrungen von Protestanten ihren Ruhm zu erhöhen suchten, seine wahre Ubsicht lernen wir aus einem Brief an

Berrn Bh. Quoer fennen.

"Unsere gute Kranke (de Chantal) würde bereitwillig ihr Leben für die geistige Gesundheit ihres Arztes geben, und was würde ich armer geringer Hirte nicht geben für das Seelenheil dieser beklagens-werten Seele. So wahr Gott lebt, vor dem ich spreche, ich würde mein Leben geben, um ihn zu bekleiden, mein Blut, um seine Wunden zu heilen, mein zeitliches Leben, um ihn vom ewigen Tod zu erretten" (p. 169). Paul Offredi verhinderte die Bekehrung seines Vaters, dagegen wurde sein Vruder Karl Katholik.

Versuchen wir es, sagt der Herausgeber P. Navatel p. XI, einen ehrsurchtsvollen, diskreten Blick in das Heiligtum des Herzens des Bischofs zu werfen. Es genügt, die an Mutter Chantal gerichteten

Briefe zu lefen.

Die meisten sind weit mehr heilige Hymnen als Briefe und mustische Erhebungen, in denen die durch die gottliche Gnade ent-Buckte Seele Des Beiligen por Freude aufjubelt, im Berein mit einer Seele, die ihn verstehen und ihm antworten kann. So eilte die seligste Jungfrau voll des beiligen Beiftes zu ihrer Bafe Elisabeth und brach in ihren Lobgefang aus, fo verkundete der "Boverello" von Uffifi den Bogelein die Bunder der göttlichen Liebe. Es ift die göttliche Liebe, welche die Herzen des heiligen Franz und der heiligen Johanna, Franziska vereinigte und gleichsam ineinander aufgeben, verschweben (Uhland) ließ. Ihre Freundschaft war keine natürliche, sondern eine geistliche. "Ein Feuer, welches alles, was mit ihm in Berührung fommt, durchglüht, fo schrieb er, moge unser Berg verwandeln, daß es nur Liebe, daß wir nicht mehr (Gott) Liebende, sondern Liebe seien; nicht zwei, sondern ein einziges Selbst, weil die Liebe alles in souveraner Einheit verbindet" (p. 102). "Unfer Berr, fagt er an einer anderen Stelle, hat Ihnen niemals die heiße Sehnsucht nach Reinheit und Vollkommenheit verliehen, ohne dieselbe auch mir gu gewähren. Die souverane Vorsehung will, daß wir eine Seele behufs Durchführung desfelben Werkes, behufs der Reinheit, der Vollkommenheit seien" (p. 107). (Die Titel, mein Bruder, meine Mutter, meine Schwester, meine Tochter finden sich häufig in den Freundesbriefen.) "Obgleich meine Freunde sterblich sind, so äußerte sich der Bischof, to liebe ich doch an ihnen vornehmlich das Unsterbliche". Wir haben allen Grund, an die Aufrichtigkeit des Beiligen zu glauben. Die von Herzog P. R. E. Protestantische Realenzyklopädie aufgestellte Theorie, der in dem Berhältnis der beiden Heiligen eine feine Sinnlichkeit sehen will, verdient keine Widerlegung.

Franz von Sales verband mit gründlicher Kenntnis der positiven und spekulativen Theologie eine seltene Vielseitigkeit, war aber weit entsernt, seine Gelehrsamkeit zur Schau zu tragen oder seine Zeit und seine Talente an Fragen zu verschwenden, die keine praktische Bedeutung für ihn hatten. Er schrieb an einen italienischen Vischof: "Wenn in Frankreich die Präsaten, die Sorbonne, die Ordensseute, innig vereint wären, dann wäre es innerhalb 10 Jahren um die Häresie geschehen" (p. 188). "Aus natürlicher Neigung, infolge der Besorgnis, welche sich aus der Erwägung der Sachlage ergibt und wie ich glaube infolge göttlicher Eingebung hasse ich alle Dispute und Streitigkeiten unter Katholiken, besonders zu einer Zeit, in der die Geister mit solcher Heftigkeit auseinanderplagen und durch ihre Kritik und Schmähsucht die christliche Liebe verslegen." Weil er ein inneres Leben führte, weil er alle Katholiken mit gleicher Liebe und Wohlwollen umfaßte, darum gab es so viele, die ihm gleichsam den Schlüssel ihres Herzens überließen, ihm erlaubten, tiefe Blicke in ihr Inneres zu tun. Wir wissen, daß der Heilige sich mit dem Gedanken trug, eine den Listitantinnen ähnliche Kongregation von Männern zu gründen, die leider nicht zur Ausssührung kam.

In diese Zeit fallen seine Bemühungen, die geiftliche Beredssamkeit zu heben, den Mißbräuchen, die sich eingerissen, vor allem dem Streben nach salscher Gelehrsamkeit und Prunk entgegenzutreten und zu der evangelischen Einsamkeit zurückzukehren. Auch auf diesem Gebiete hat er Großes geleistet und den großen Kanzelrednern

Frankreichs die Wege gebahnt.

Eine der wichtigsten Aufgaben, die dem Bischof von Benf vorbehalten mar, mar die, dem großen Boffuet die Wege zu bereiten, den furchtbaren Mißbräuchen, die sich ins Predigtamt eingeschlichen hatten, entgegenzutreten. — Freppel, Cours d'Eloquence sacrée, 7. Legon, hebt hervor, wie fich die Bredigt in den erften Jahren des 17. Jahrhunderts gegen alle Regeln der Kunft und gesunden Kritif versündigte. Man übertrieb alles, die Formen der Beweisführung, die Gelehrsamkeit, die rhetorischen Figuren. Man kannte tein Maß und keine Ordnung. In diesem Chaos der durcheinander ichwirrenden Gedanken fehlte es nicht an träftigen Elementen, nicht an Bersuchen, zu einer einfacheren Redeweise guruckzutehren; aber, um den rechten Ton zu treffen, ließen sich die einen zu sehr herab und verloren sich ins Triviale, die anderen flogen zu hoch und verfielen dem Bombaft. Bergebens hatten die Beiligen Ignatius, Franz Kaver, Philipp Neri zur Betrachtung der Geheimnisse Chrifti, der Exforschung des eigenen Selbst, zum Schreiben von Predigten aufgefordert, welche die Buhörer über die Religion unterrichteten, die Bergen rührten; vergebens hatten in Italien und Deutschland Jefuiten und Dratorianer beffere Methoden eingeführt; in Frankreich wollten Die Prediger noch immer ihre Gelehrsamfeit zur Schau tragen und durch ihre geschmacklosen Erzählungen und Gleichnisse ihre Zuhörer verblüffen. Volksprediger, wie der Jesuit Emond Auge, hatten sich zum Teil von diefer plumpen, ungefügen Predigtweife emanzipiert, aber für Festpredigten behauptete sie sich noch immer, bis unser Seiliger durch seine einfachen Predigten seine Zuhörer entzückte. Doktoren der Theologie, Scelforger, Laien waren voll der Bewunberung; es entstanden Predigervereine in Dinan, Avignon, Toulouse, bie sich ben heiligen Franz zum Muster nahmen. Religiöse Orden wie Benediktiner, Jesuiten, Oratorianer bemühten sich, seiner Predigtmethode durch ihre Schriften Eingang zu verschaffen, vor allen Binet, Caussin, Kardinal Berulle und Monsieur Vincent (so nannte man ben heiligen Vinzenz von Paul). Letterer ist das Verbindungsalied

amischen dem Bischof von Genf und Boffuet.

Wir haben vielfach nur Analysen und unvollkommene Rachichriften, auch die ausgearbeiteten Bredigten des Seiligen gehören nicht den besten Zeiten an und leiden an einer gewissen Ueberschwenglichkeit. Die Form der späteren entbehrte der Feile. Sie reichen deshalb an die Meisterstücke eines Bossuet nicht heran. Gleichwohl werden sie von manchen denen des Adlers von Meaux vorgezogen. Unter den durch manche Schönheiten ausgezeichneten Reden nennen wir die an die Rlosterfrauen gehaltenen, die indes nicht immer getreu wiedergegeben sind. Der Beilige hat allem, was er gefagt und geschrieben, ben Stempel der eigenen Berfonlichfeit aufgedrückt. Seine Briefe, seine geiftigen Unterhaltungen, seine Bredigten, sogar seine zahlreichen Prediatstizzen atmen einen Geist der Liebe. bes Mitgefühls, wie man ihn nur bei den Beiligen findet, die in ben Fußstapfen des großen Bölkerapoftels gewandelt und allen alles geworden sind. Für diese Gefühle, die ihn beseelten, hat er einen eigenen Stil geschaffen, der zum Herzen dringt. Manche Neuere mogen schönere, geiftreichere Gedanken, eine beffere Disposition, vollkommenere und schlagendere Argumente vor ihm voraus haben und doch werden sie nicht entfernt die großen Wirkungen der Reden unseres Beiligen hervorbringen, den Redner, der aus ihnen lernen A. Zimmermann. will, nicht in demfelben Mage anregen.

# Die Gottesdienstanschläge an den Kirchentüren,

ber gegenwärtige Stand diefer Frage. Bon Dr. S.

"Caritas urget nos." 2. Cor. 5., 14.

In einem Artifel "Das schwarze Brett in der Kirche", welcher sowohl in der "Linzer Quartalschrift" 1907, Nr. 2, pag. 267. als auch in einer eigenen kleinen Broschüre erschienen ist, habe ich es versucht, die Rüglichkeit, Zweckmäßigkeit und Notwendigseit der Gottesdienstanschläge an den Kirchentüren darzulegen. Die Begründung hiefür legte ich hauptsächlich in die Mannigfaltigkeit der Verkehrsmittel unserer Zeit, in den allgemeinen Reisetrieb und in die starke Fluktuation der Bevölkerung. Es wurde in jenem Artikel auch darauf hingewiesen, daß das Bedürsnis der Kirchenanschläge sich nicht allein auf die sonne und werktägigen heiligen Messen und Andachten, sondern ganz besonders auch auf die Gelegenheit zum Empfange der heiligen Sakramente der Busse und des Altares beziehe.

Das Befteben diefes Bedürfniffes, das fich nur icheinbar auf eine Kleinigkeit bezieht und die begründete Aussicht auf paftorellen Erfolg, welcher durch das Anschlagen der Gottesdienstordnung erzielt werden kann, find im Laufe des letten Jahres durch eine größere Anzahl Referate in theologischen Zeitschriften und außerdem auch von autoritativer Seite vielfach anerkannt worden. Letteres beweisen verschiedene oberhirtliche Sandschreiben an den Verfaffer des obengenannten Artifels, cbenfo einige oberhirtliche Schreiben durch den bischöflichen Sekretär oder Generalvitar, gang befonders aber eine große Ungahl oberhirtlicher Ausschreibungen und Verordnungen in den Amtsblättern deutscher und öfterreichischer Diözesen, in welchen die Kirchen= anschläge teils dringend empfohlen, teils angeordnet werden. In diesen privaten Schreiben und amtlichen oberhirtlichen Erlaffen werden den Gottesdienstanschlägen an den Kirchenturen die Brädikate: "in der Tat zweckmäßig", "sehr praktisch", "beachtenswert", "eine durch= aus zeitgemäße Einrichtung",") "eine sehr dankenswerte An= regung", "optimum consilium" 2c. gegeben. Bon anderen firchlichen Oberbehörden wird es zugeftanden, "daß die Ranzelverkundigungen und die Beröffentlichung der Gottesdienstordnung in einem Lokalblatte nicht mehr hinreichend feien", "bas Gewicht ber Grunde, welche für die Ginrichtung der Rirchenanschläge sprechen, wird anerkannt", fie werden "eine scheinbare Rleinigkeit genannt, welche nicht geringe paftorelle Erfolge nach sich ziehen würde". So weit es mir bekannt geworden ift, murde im Laufe des letten und gum Teil des vorletten Jahres in folgenden 31 deutschen und öfterreichischungarischen Diözesen bas Anschlagen der Gottesdienstordnung am Eingange der Kirchen angeordnet oder dringend den Berren Kirchenvorständen empfohlen:

In Deutschland in den Diözesen: Bamberg, Limburg, Regensburg, München-Freising, Würzburg, Augsburg, Passau, Speier, Eichstädt, Straßburg, Rottenburg, Freiburg i. B., Trier, Fulda, Hildesheim, Posen, Ermland, Meg. In den größeren Städten der Diözese Culm sind die Anschläge schon länger

im Gebrauch.

In Desterreich-Ungarn in den Diözesen: St. Pölten, Linz, Leitmeritz, Rosenau, Kalocsa, Fünffirchen, Siebenbürgen, Lemberg (rit. Arm.), Pola, Gran, Gurk (Klagensurt), Secau

(Graz), Krafau.

Mußerdem habe ich ersahren, die genannten Gottesdienstanschläge seien seit längerer Zeit "zum Teil" schon in Gebrauch in größeren Städten der Diözesen: Mainz, Münster, Wien, Prag, Freiburg i. d. Schweiz, auch in verschiedenen Städten der Erzdiözese

<sup>1)</sup> Auch die "Kölnische Bolfszeitung" veröffentlichte im Februar 1908 den Erlaß des hochwürdigsten herrn Bischofs von Hildesheim betreffs Anichtagens der Gottesdienstordnung an den Rirchenturen unter der Spigmarfe: "Eine zeitzgemäße Anordnung".

Köln, in der Stadt Dresben, in einzelnen Kirchen der Stadt Breslau 20.

Es steht also fest, daß die Kirchenanschläge zum Teil schon früher als notwendig erachtet und gebraucht worden sind und daß neuerdings eine beträchtliche Angahl deutscher, öfterreichischer und ungarischer Dberhirten das Bestehen des Bedürfniffes ber Rirchenanschläge anerkennt und es wünscht, daß zum Besten ber Gläubigen und zur Förderung des religiösen Lebens folche gemacht werden. Die einzelnen oberhirtlichen Erlasse stimmen auch darin vollständig überein, daß jene Bekanntgebungen an ben Rirchenturen sich nicht allein auf die sonn- und werktägigen heiligen Meffen, Predigten und Andachten, sondern auch auf die Beicht= und Kommunion-Gelegenheiten erstrecken sollen. Einzelne Ordinariate schreiben auch das Unschlagen der Fast- und Abstinenztage vor, was aber in manchen anderen Diözesen schon lange auf eigenen Blakaten an den Kirchenturen geschieht. Sinsichtlich der raumlichen Ausdehnung des Bedurfnisses der Kirchenanschläge läßt sich in den Verordnungen unserer hochwürdigsten Herren Oberhirten nicht die gleiche Uebereinstimmung konstatieren, wie betreffs der Materie des Anschlages. Manche oberhirtliche Behörden haben ihre Verordnungen auf alle Kirchen der Diözese ausgedehnt, in welchen regelmäßig Gottesdienst gehalten wird, andere auf alle Bfarr- und Kilialkirchen, wieder andere auf alle Kirchen in Städten, Märkten, größeren Dörfern, sowie Rur- und Wallfahrtsorten, einige Ordinariate machen ihre Verordnung schlecht= weg für alle Städte und bedeutenderen Orte der Diozese. Aus diesen verschiedenartig lautenden Vorschriften geht jedoch die eine Tatsache zweifellos hervor: Eine beträchtliche Anzahl unserer hochwürdigften Berren Oberhirten wünscht und verlangt es, daß wenigftens in allen Rirchen, welche im Bereiche bes Berkehrs gelegen sind, die Kirchenanschläge gemacht werden.

Ich selbst habe allerdings in meinem früheren Artikel "Das schwarze Brett in der Kirche" einer allgemeinen Einführung der Kirchenanschläge auch in den Landkirchen das Wort geredet. Nachdem ja die modernen Verkehrsmittel auf allen Straßen sich bewegen und dahinfaufen, und nachdem heutzutage die Fluktuation der Bevölkerung auch auf dem Lande eine große ist, kann ich das vollständige Fehlen des Bedürfnisses der Kirchenanschläge auf dem Lande nicht zugeben und mancher seeleneifrige Priester auf dem Lande hat mir schon paftorelle Erfolge genannt, welche er durch Anschlagen der Beichtgelegenheit 2c. erzielt habe. Es mag aber tropdem Gegenden geben, in welchen die Anschläge auf dem Lande weniger wichtig find. So wurde mir aus der Diozeje Culm mitgeteilt, daß in größeren Städten die Gottesdienstanschläge schon in Uebung, die anderen wenigen Orte der Diözese mit katholischen Kirchen dem Berkehr aber tatsächlich voll= ftändig entrückt seien. In gleicher Beise muß aber zugestanden werden, daß es andere Landstriche gibt, in welchen auch noch die entlegensten

Kirchen am Sonntage von Fremden frequentiert werden können. Dies trifft z. B. zu während des sommerlichen Touristenverkehrs in Tirol, den Gebirgskantonen der Schweiz, im Schwarzwald, im Bayerischen Wald, am Mittelrhein, in der Umgebung größerer Städte 2c.

Rachdem also eine allgemeine Kotwendigkeit der Kirchenanschläge auch in jeder Landkirche von verschiedenen oberhirtlichen Behörden noch nicht als dringend bestehend erachtet wird, so ist der guten Sache aber sicherlich auch damit schon sehr viel gedient, überall daran sestzuhalten, daß die Kirchenanschläge wenigstens in allen im Bereiche des Verkehrs gelegenen Kirchen sich künftig sinden müssen. Ich glaube sicher annehmen zu dürsen, daß diesem Grundsatze auch die hochwürdigsten Herren Oberhirten jener deutschen, österreichischen und schweizerischen Tiözesen beipstlichten, in welchen noch keine Versügung

betreffs der Kirchenanschläge erfolgt ift.

Es frägt sich nun, haben die oberhirtlichen Ausschreibungen und Berordnungen, welche im Laufe des letten und vorletten Jahres gegeben wurden, es schon erreicht, daß in den betreffenden obengenannten Diozefen wenigstens die im Bereiche des Berkehrs gelegenen Kirchen mit Gottes-Dienstanschlägen verseben murden? Wurde von Seiten der Berren Rirchenvorstände ben oberhirtlichen Mahnungen und Berordnungen überall entsprochen? Dies muß leiber entschieden verneint werden. Bon einigen wenigen Diözesen sam mir allerdings die Nachricht zu, daß die Kirchenanschläge ziemlich pünktlich gemacht würden, dies fann vielleicht auch in einigen weiteren Diozesen ber Fall fein, von welchen ich hierüber nichts erfahren konnte. Soweit ich aber mich auf Reisen selbst überzeugen ober durch priefterliche Freunde fichere Erfundigungen einziehen fonnte, muß tonstatiert werden, daß in vielen der obengenannten Diozesen, trot oberhirtlicher Mahnung, nur ein fleiner Teil der im Bereiche des Berkehrs liegenden Rirchen im letten Sahre mit Gottesdienstanschlägen versehen wurde, ja, daß in manchen fehr verkehrereichen Blägen berfelben faft gar nichts geschehen ift. Ich wäre in der Lage, eine sehr große und verfehrsreiche Stadt von weit über 100.000 Einwohnern zu nennen, welche in einer Diözese liegt, von deren Behörde die Anschläge oberhirtlich empfohlen und verordnet wurden. Es wurde festgestellt, daß zehn Monate nach Erscheinen des oberhirtlichen Erlasses von girta 35 Rirchen nur drei einen der Ordinariatsvorschrift ent= sprechenden Anschlag gemacht hatten. An zwölf anderen Kirchen wurden zwar, wie zum Teil auch schon früher, die heiligen Messen, aber nicht Die Beicht- und Kommuniongelegenheiten bekanntgegeben, mabrend die Herren Kirchenvorstände der übrigen Kirchen der oberhirtlichen Vorschrift überhaupt nicht nachgekommen waren. — In einer Stadt von 80.000 Einwohnern, welche in einer anderen Diözese liegt, murde fonftatiert, daß von 15 Rirchen nur vier ben Gottesbienftanichlag gemacht haben. - Aus einer britten Diogefe, beren oberhirtliche Behörde das Unichlagen der Gottesdienftordnung den Berren Rirchenvorftänden dringend nahegelegt hatte, wurde mir von einer Stadt mit 50,000 Einwohnern bekannt, daß innerhalb Jahresfrist von 20 tatholischen Rirchen nur fünf dem oberhirtlichen Buniche nachgekommen find. Zwei weitere Kirchen hatten nach Erscheinen ber Ordinariats= vorschrift ihre Türen mit den Anschlägen verseben; die betreffenden Platate seien aber nach einiger Zeit "wieder verschwunden"!1) Dagegen kann von einer kleineren Stadt der gleichen Diozese lobend hervorgehoben werden, daß dank der energischen Umsicht des Stadtpfarrers an den drei vorhandenen Kirchen alles pünktlichst angeschlagen ift. — Wieder in einer anderen Diözese ist mir von einem Kurorte mitgeteilt worden, daß seine Kurliste die Rahl 5000 übersteigt und daß derselbe einen sicherlich noch höheren Touristenverkehr aufweist. Nach einem früheren Ordinariatserlasse hätten in diesem Rurorte schon vor fünf Jahren wenigstens die heiligen Meffen an den Rirchenturen bekanntgegeben werden sollen. Es findet fich aber nunmehr in Jahresfrist nach Erscheinen der neuen oberhirtlichen Vorschrift über Anschlagen der Gottesdienstordnung das vorgeschriebene Platat nur an der Ture einer Borftadtfirche, mahrend in der Pfarrkirche und in der Klosterkirche nichts geschehen ist. — Ferner in einem der besuchtesten deutschen Wallfahrtsorte hat auf die oberhirtliche Ausschreibung hin zwar eine Klosterkirche einen Anschlag bekommen, die Wallfahrtskirche selbst und die Pfarrkirche weisen aber feinen auf. Ich konnte noch auf viele andere derartige Beispiele aus den verschiedensten Diözesen hinweisen, will mich aber nur darauf beschränken, noch anzuführen, daß in einer Diözese, in welcher oberhirtlich dringend aufgefordert wurde, in allen Kirchen die Unschläge zu machen, auf dem Lande gar nichts geschehen sei. Ferner äußerten fich zwei hochwürdigste Ordinariate dahin, daß die vorgeschlagenen Rirchenanschläge in ihren Diözesen schon seit Jahren in Uebung seien. Ich muß leider tonftatieren, daß die beiden hochwürdigsten Ordinariate sich im Irrtum befinden. Die eine der beiden Diözesen habe ich früher felbst bereift. Hierdurch und durch neuerlich eingezogene Erkundigungen ift mir bekannt, daß fich jene Uebung auf einzelne Rirchen in den größten Städten beschränft.

Es muß somit volens nolens die Tatsache zugegeben werden, daß eine große, ja, in vielen Diözesen die größte Zahl der Herren rectores ecclesiae derartige oberhirteliche Ausschreibungen und Verordnungen nicht genug beachtet. Traurige Erfahrung! Priester selbst sind es, welche aus Mangel an verständnisvollem Eingehen auf die bischöflichen Wünsche

<sup>1</sup> Bo die Mesahr vorliegt oder die Krsakrung es lehrt, daß von undes jugter Hand die Auschlagszettel weggerissen oder mit anderen Plakaten überstlebt werden, dürste zu empschlen sein, den Gottesdienstauschlägen einen separaten Platz an der Kirchentür zu geben oder noch viel besser dieselben an einem "offiziellen Anschlagbrett", welches mit einer Glass oder Drahtgittertüre verschließbar ist, auszuhängen.

und aus Mangel an Beobachtung der oberhirtlichen Verordnungen es erschweren, eine allgemein nützliche und zeitgemäße Einrichtung zu treffen, durch welche anerkanntermaßen viel Gutes gestiftet und auch manche Seele gerettet werden konnte! Segen wir den Kall, die preußische, banerische, öfterreichische oder ungarische Staatseisenbahndireftion würde porichreiben, daß in fämtlichen Wartefälen des Landes ein Blatat mit gewissen Bekanntmachungen für die Reisenden aufzuhangen sei nach Ablauf taum eines Monates würde sich in allen Wartefälen, selbst auf den fleinsten Stationen, dieser Anschlag finden. Der nehmen wir an, der deutsche Reichstag würde im Berein mit dem Bundesrate es jum Gefete erheben, daß an allen Strafenkehrungen Warnungstafeln für die Automobilfahrer aufzustellen seien — auch diese Tafeln würden in kurzester Zeit überall angebracht sein. Und worum handelt es sich bei derartigen Vorschriften der weltlichen Behörden? Meistens um einen Geldgewinn, höchstens um die Sicherheit des leiblichen Lebens. Jeder weltliche Beamte kommt diesen Berordnungen sofort nach, um seine Rarriere nicht zu verderben. Er fürchtet, von einem höheren Beamten "fontrolliert" oder von einem gleichgestellten "angezeigt" zu werden. Müffen wir es da nicht lebhaft bedauern. daß ähnliche Verfügungen der firchlichen Oberbehörden, wie fie bei ben Rirchenanschlägen vorliegen, von Seiten der Beamten, welche Diener des Altares sind, so mangelhaft Folge geleiftet wird? Handelt es sich in unserem Falle nicht auch um viel mehr als um Geldgewinn ober Sicherstellung des leiblichen Lebens? Dürfen wir uns bei der Durchführung einer berartigen Ginrichtung, burch welche zweifellos das religiöse Leben der Gläubigen gefordert wurde, vom Staate und den weltlichen Gesellschaftsvereinigungen übertreffen lassen? Soll etwa die Braut Jefu Chrifti unfähig fein, gu leiften, mas ber Staat analog auf feinem Gebiete in furzester Beit erreicht hätte?

Dem Laien ist mit den Kirchenanschlägen nur dann wirklich geholfen, wenn er fich barauf verlaffen fann, wenigstens in jeder Rirch:, welche im Bereiche des Verkehres liegt, einen "Wegweifer gu finden für feine religiofen Bedürfniffe" - wie fich bas hochwürdigste Ordinariat Freiburg i. B. in seinem Erlasse vom 16. 3a= nuar 1908 fo treffend ausdrückt. Man bente fich nur einmal hinein, welch berechtigter Unmut einen Laien anwandeln muß, welcher am Samstag abende in einer fremden Stadt eigens etwa 1/4 Stunde weit nach einer Kirche geht, um dort durch den Gottesdienstanschlag zu erfahren, wann er am folgenden Tag eine heilige Meffe in diefer Kirche hören könne. Er findet jedoch keinen Anschlag an der Kirchenture und fieht fich gezwungen, einen vor der Rirche spielenden Knaben zu befragen. Um Sonntag morgens muß er aber die fehr unliebfame Bemerkung machen, daß dieser ihn falsch instruiert habe. Um noch eine heilige Meffe hören zu können, mas jeder gute Ratholik nach Möglichkeit tun würde, und wozu er je nach Umständen auch die Bflicht

hat, "ist er nun genötigt, 1—2 Stunden Zeit zu opfern, vielleicht fogar feine Reisedispositionen zu andern". Und welchem Laien, der viel auf Reisen ist, wäre etwas ähnliches nicht schon vassiert? Dabei hat an sich der Laienkatholik, auch auf der Reise, insoferne ihn kein anderer Grund entschuldigt, unter der größten Strafe, die es gibt, "unter der ewigen Höllenstrafe", die Pflicht, an Sonn- und Weiertagen der heiligen Meffe beizuwohnen! Tropdem wollen nur "einzelne rectores ecclesiae" sich herbeilassen, ihn vor Infurrierung biefer Strafe durch die Anschläge zu schützen. Was tut in einem ähnlichen Kalle die Militarbehörde? Sie verpflichtet allerdings auch unter empfindlichen Strafen, welche aber mit der obengenannten Strafe gewiß lange nicht zu vergleichen find, die Soldaten der Reserve und der Landwehr, bei den Kontrollversammlungen zu erscheinen, aber weist nicht die zum Erscheinen Verpflichteten auf das Fragen an fie: Wann und wo ist die Kontrollversammlung? Sie gibt den Termin derselben auch nicht bloß durch Anschläge an "einzelnen" Kontrollversammlungslokalen bekannt, sondern es werden Unschläge gemacht an allen Kontrollversammlungslokalen, ja sogar an allen Plakat= fäulen und an vielen Straßenecken der Städte und Dörfer, Fragen wir uns endlich noch, was würden wir sagen, wenn fünftig nur in "eingelnen" Bahnhöfen der Kahrplan angeschlagen würde, in den anderen aber die Reisenden auf das Fragen, wann der Bug abgebe, angewiesen blieben und man durch falsche Informationen ber Gefahr ausgesett wurde, den Bug zu verfaumen. Auf der Reife muß aber Die Zeit für das Hören der heiligen Messe und den Empfang der heiligen Sakramente, ebenso wie die Stunde der Weiterreise genau in die Tageseinteilung paffen und voraus bestimmt fein. Go lange also nur ein Teil der im Bereiche des Verkehrs aclegenen Kirchen die Unschläge macht, bleibt der Vorteil der ganzen Einrichtung für den Laienkatholiken ein verhältnismäßig geringer.

Um nun den Laien eine gewisse Sicherheit zu bieten, daß er die Kirchenanschläge namentlich auch auf der Reise findet, scheint mir deshald leider nach den bisherigen Ersahrungen eine Kontrolle über die Beachtung der oberhirtlichen Borschriften hinsichtlich Anschlägens der Gottesdienstordnung unbedingt nötig zu sein. Ohne eine Kontrolle liegt auch die Gesahr vor, daß das Anschlägen der Gottesdienstordnung "wieder einschläft" oder daß nach einigen Jahren wie ich es früher schon gesehen — alte vergildte Zettel an den Kirchentüren hängen, deren verblichenes Aussehen dem Betreter der Kirche deutlich verfündet, die Bekanntmachungen auf dem Zettel seien allerdings vor einigen Jahren gültig gewesen, aber gegenwärtig könne man sich nicht mehr darauf verlassen, aber gegenwärtig könne man sich nicht mehr darauf verlassen. Liegen uns nicht auch in der Kirchengeschichte die Beweise vor, wie viele gute Borschriften der kirchlichen Oberen, welche nicht kontrolliert wurden, durch das Richtbeachten von Seiten der Untergebenen abrogiert

worden sind?

Als Kontrolle über das Borhandensein der Kirchenanschläge könnte man an die hochwürdigsten Ordinariate die Bitte richten, es möchten die Herren Defane beauftragt werden, in ihrem Wirkungskreise es von Zeit zu Zeit zu kontrollieren, ob die Kirchenanschläge vorhanden sind. Sinc derartige Bitte dürste wohl um so mehr statthaft sein, nachdem bereits eine oberhirtliche Behörde in ihrer Diözese diese Kontrollmaßnahme getroffen hat. Es liegt mir nämlich die deutsche Uebersetzung einer erzbischöflichen Kurrende Ar. III vom 28. Februar 1908 Sr. Eminenz des hochwürzdigsten Herrn Kardinal-Erzbischofs von Gran vor. Dieselbe

enthält in Rr. 1263 folgendes Defret:

"Es ist für die Seelsorgspriester unnötig, zu betonen, wie wichtig es sei, daß die Gläubigen ihrer Sonntagspflicht pünktlich entsprechen, ihre österliche Pflicht verrichten, auch an Wochentagen nach Möglichkeit dem Gottesdienste beiwohnen mögen, ja, daß das Dekret Sr. Heiligkeit über die östere heilige Kommunion immer mehr in weiteren Kreisen am zweckentsprechendsten zur Tat werde. Dennoch kommt es sehr oft vor, daß in großen Städten die Gläubigen, noch mehr aber die Durchreisenden, kaum in der Lage sind, zu erfahren, in welcher Ordnung in irgend einer Kirche die heilige Messe geleien, num welche Stunden die heilige Beichte verrichtet werden könne, waum sie kommunizieren könnten, ohne daß sie die übrigen Obliegenheiten des Seelsorgers stören und den geordneten Gang des Gottesdienstes aufhalten würden. Es ist daher sehr zu wünschen, daß es einesteils den Gläubigen den religiösen Pflichten zu entsprechen erleichtert, andererseits die Wirksamteit der hochwürdigen Seelsorgsgeistlichkeit erfolgreicher werde.

Diese Motive leiten mich, wenn ich hiermit befehle und verordne, daß in den Städten, Wallsahrtsorten, Bade- und Kurorten die Pfarrer und Rectores ecclesiarum als auch die Vorstände der Ordensfirchen Sorge tragen mögen, daß an die Kirchentüren ihrer Kirchen oder öffentlichen Kapellen eine Ankündigungstafel angesichlagen werde mit pünktlichem Verzeichnisse der heiligen Messen an Sonn- und Wochentagen, der Gelegenheit zur heiligen Beicht und heiligen Kommunion, als auch der Zeit der Predigten, der Christenlehre und der Nachmittagsgottesdienste. Es ergibt sich aus dem Vorshergesagten von selbst die Pflicht, diese angekündigten Zeiten dann

auch gehörig einzuhalten.

Auch in größeren Marktgemeinden und Dörfern kann eine

ähnliche Unfündigungstafel vom beften Erfolge fein.

"Ich") fordere hiermit die hochwürdigen herren Defane ber Bezirke auf, daß fie in ihrem Wirkungsfreise die Aus-führung dieses meines Dekretes kontrollieren."

Budapest, den 28. Februar 1908.

Claudius, Kardinal, Erzbischof.

<sup>1)</sup> Bom Berfaffer burchichoffen gebruckt.

Es könnte vielleicht auch die Bitte gestellt werden, es möchte gelegentlich der Pfarrvisitationen das Vorhandensein der Kirchensanschläge kontrolliert werden. Dies wäre später wohl genügend. Für den Unsang wären jedoch die oben angedeuteten eigenen Kontrollen durch die Herren Dekane wohl nicht zu umgehen, da in vielen Diözesen die Pfarrvisitationen nur alle 3, 6, 7 Jahre und auch noch seltener stattssinden.

Das hochwürdigste bischöfliche Ordinariat Speier hat gleichfalls eine Kontrollmaßnahme getroffen. Dasselbe verordnete nämlich am 1. Juni vorigen Jahres die Gottesdienstanschläge für alle Kirchen, in welchen regelmäßig Gottesdienst gehalten wird, und fügte die weitere Anordnung hinzu, binnen eines Monats Ab-

schriften der Unschläge einzusenden.

Es find jedoch auch noch andere Methoden der Rontrolle denkbar. Um das Vorhandensein der Kirchenanschläge einer Kontrolle zu unterziehen, bedarf es nämlich nicht wie bei den anderen Kontrollen der pfarrlichen Bisitationen des Aufsperrens der Sakriftei, des Aufschließens des Pfarrarchivs, des Aufschlagens der Tauf- und Chestanderegister, sondern jeder seeleneifrige Priefter, welcher sich fagt, man darf die Seelen nicht verloren gehen laffen, die durch die Kirchenanschläge so leicht gerettet werden können, ist imstande, beim Besuche einer fremden Kirche sich zu überzeugen, ob genügende und richtige Anschläge der Gottesdienstordnung vorhanden sind. Es ist Demnach naheliegend, anzunehmen, daß eine gegenseitige Selbstfontrolle der Briefter ein guter und brauchbarer Weg zur Ginführung und Ueberwachung der Kirchenanschläge wäre. Jeder gewissen= hafte Briefter, welcher eine Kirche im Bereiche des Verkehrs ohne Die Anschläge findet, könnte zunächst den betreffenden rector ecclesiae in mitbruderlicher Beise mahnen, den oberhirtlichen Berordnungen betreffs der Kirchenanschläge nachzukommen. Diefer Modus der Beforderung der guten Sache schließt aber allerdings für den mahnenden, sowie für den gemahnten Briefter manches Unangenehme mit ein. Es wird deshalb von demfelben feltener Gebrauch gemacht werden und eine derartige Mahnung könnte in vielen Fällen auch ohne Erfolg bleiben. Aussichtsvoller scheint mir eine freundschaftliche Besprechung der Nüplichkeit der Rirchenanschläge auf den Paftoralkonferenzen zu sein, wobei darauf hingewiesen werden konnte, daß die Anschläge in dieser oder jener Kirche fehlen und inkorrekt feien. Es gibt jedoch auch noch andere gang ficher wirksame Arten Diefer priefterlichen Selbstkontrolle, ju welcher jeder in der Diozese reisende Briefter oberhirtlich aufgefordert werden fonnte. Ich möchte jedoch davon abstehen, einen solchen Modus näher zu beschreiben oder vorzuschlagen, weil es mir ganglich ferne liegt, etwa anderen erprobten oberhirtlichen Magnahmen für berartige Angelegenheiten vorgreifen zu wollen. Aber es scheint mir eine Chrensache bes gangen Briefterftandes zu fein, Die

Rirchenanschläge, welche von einer großen Anzahl unserer hochwürsbigften Herren Oberhirten und von vielen Prieftern für unsere Zeit zur Beförderung des religiösen Lebens und auch zur Rettung von Seelen als zweckmäßig befunden worden sind, nicht wieder fallen zu lassen, sondern durch eine Kontrolle zu konsolidieren. In der Realisierung einer derartigen Einrichtung dürfen wir uns nicht von ben weltlichen Beamten, welche derartige Vorschriften der Behörden

meift aufs punktlichfte befolgen, beschämen laffen.

Ich will es ferner auch nicht unterlassen, noch einen anderen Bunft hervorzuheben. Rachdem einmal die Frage des Anschlagens der Gottesdienstordnung aufgeworfen und in der Literatur beiprochen worden ift, nachdem viele Ordinariate das Bestehen des Bedürfnisses burch ihre Erlaffe anerkannt haben, steht zu befürchten, daß die Laien, welche gewohnt find, in unserem Zeitalter ber Reflame und bes Bertehrs auf jedem anderen Gebiete der menichlichen Befellichaft durch Anschläge und Platate Erleichterung zu genießen, ju einer gewiffen Gelbsthilfe schreiten, insoferne wir die Rirchenanschläge wieder einschlafen laffen. Sie könnten die öffentliche Preffe, namentlich die kirchenfeindliche Presse benüten, um auf das Fehlen der Gottesdienstanschläge in Dieser oder jener Kirche hinzuweisen. Unfänge hiervon haben sich in der Tagespresse schon gefunden. Hierbei konnten fie aber in empfindlicher Weise Die Rachläffigkeit und Bleichaultigkeit des betreffenden rector ecclesiae aufdeden und dadurch dem gangen Priefterstande schaden. Hätten die Laien benn nicht auch recht, wenn fie fich beklagen wurden, daß jede Wahl= versammlung, jede Bürgerversammlung, jede Tanzgelegenheit eines Plakates wert ift, aber ein Informationsanschlag über die glorreichste Bersammlung der Darbringung des heiligen Mefopfers wird ihnen vorenthalten? Findet man nicht vor der Ture eines jeden Rramer= ladens die verschiedensten Spezialitäten und die gewöhnlichsten Dinge durch Plakate zum Verkauf ausgeboten — eben deshalb, weil der Raufmann weiß, daß er dadurch die Leute in den Laden hineinzieht und größeren Geldgewinn hat? Aber die höchsten Güter der Menschheit - durch deren Ausspendung allerdings keine klingende Münze verdient wird - die heiligen Sakramente, find noch vielen Rirchenvorständen trot oberhirtlicher Mahnung oder Verordnung eines Unschlags an der Kirchenture nicht wert. Gleichwohl unterliegt es keinem Zweifel, daß durch einen folchen auch manche Seele in die Kirche hineingezogen und zum Empfange der heiligen Saframente aufgefordert oder diefer ihr wenigstens erleichtert würde. Und was für einen Eindruck muß es auf den Laien machen, wenn er an der Rirchenture die Unschläge über die Gottesdienstordnung nicht findet, wohl aber große, in die Augen fallende Blatate gur Information, wann man den Turm befteigen oder den Rirchenichat be fichtigen fann, also Unschläge, welche bem Mesner ober vielleicht jogar bem Kirchenvorstande jelbst Gelb einbringen?

Daß die Laien das Nichtanschlagen der Gottesdienstordnung schon lange als eine nicht geringe Nachlässigkeit auffassen, hierfür möchte ich nur zwei Beweise anführen: Ein Dr. N. N., Teilhaber einer großen chemisch-mechanischen Fabrik Norddeutschlands, welchen ich selbst als auten Ratholiken kenne, schreibt mir hinsichtlich der Rirchenanschläge folgende schwerwiegende Worte: "Ich habe mich schon oft über die Gleichgültigkeit gewundert, mit welcher bas offensichtliche Bedürfnis der Rirchenanschläge bis jest bei uns fo vielfach ignoriert worden ift. In England findet man übrigens zuweilen auch in den Hotels die Gottesdienstordnung angeschlagen, mährend man bei uns im Hotel gar keinen oder falschen Bescheid erhält. Selbst in dem katholischen süddeutschen Gebirgsstädtchen X. ift mir dies passiert." — Ferner erhielt ich von einer mir vollständig unbekannten adeligen Dame, welche in einer großen Stadt Defterreichs wohnt und wie es scheint, meinen früheren Artifel "Das schwarze Brett in der Kirche" in die Hand bekommen hat, einen Brief, in welchem sie schreibt: "Hochwürden, schon lange habe ich nichts mehr mit solcher Freude gelesen als das, was Sie in Ihrer Broschüre schreiben. Alles das habe ich auch schon zu wiederholten Malen ausgesprochen. In unserer Zeit der Reklame findet man für alles Blatate, nur über bas Rotwendigfte nicht, nämlich die Gottesdienstordnung." - Ja, gute und brave Laien= katholiken haben mir schon gewichtige Bemerkungen barüber gemacht. woran es lage, daß in den Kirchen feine Anschläge gemacht würden, während dies in jedem anderen öffentlichen Gebäude geschehe. Diese Bemerkungen find allerdings leider mahr, aber für bas Dhr eines jeden seeleneifrigen Priesters fo verlegend, daß ich sie lieber nicht der Breffe anvertraue.

Alle diese Tatsachen machen es wohl sehr wünschenswert, daß eine gemeinsame Maßnahme in allen Diözesen Deutschlands, Desterreich-Ungarns und der Schweiz zustande käme, die auch eine wirksame Kontrolle über die Gottesdienstanschläge in sich schließt. Zum allgemeinen Besten würden sich einer solchen sicherlich auch jene Diözesen anschließen, in welchen die Kirchenanschläge jest schon pünktslich gemacht werden. Ich glaube nicht falsch zu prognostizieren, wenn ich behaupte, daß ohne eine wirksame Kontrolle auch in zehn Jahren es noch nicht erreicht seine wird, daß die Gläubigen in allen im Bereiche des Berkehrs gelegenen Kirchen die nötigen Anschläge sinden.

Außerdem möchte ich noch die weitere Anregung geben, daß doch jeder secseneifrige priesterliche Leser dieses Artisels sich bemühen möge, die zeitgemäße und sicherlich überall Gutes stiftende Einzichtung der Gottesdienstanschläge nicht nur in den obengenannten Ländern zu konsolidieren und in den noch sehlenden Diözesen einzussühren, sondern auch in anderen Ländern zu verbreiten. Wir sind katholische Priester, d. h. berufen, unseren Seeleneifer xxx oder zon zon zon auszudehnen. Die Eisendahn und verschiedene

andere Verkehrsmittel tragen aber ebenso wie den Briefter, welchen feine heilige Messe, die heilige Kommunion 2c. überallhin begleiten. auch den Laien in wenigen Stunden über die Grenze feines Baterlandes hinaus und auch bort wünscht dieser in den Kirchen einen Wegweiser zu finden für seine religiösen Bedurfnisse. Es tann also wohl nicht in Abrede gestellt werden, daß bas Bedürfnis ber Rirchenanschläge feit Enbe des 19. Sahrhunderts ein internationales geworden ift. Auf der Reise befindliche und auch vorübergebend anfässige Ausländer finden fich heutzutage fast überall. Man dente aber dabei nicht allein an die Ausländer höherer Stände, sondern auch an die italienischen, bohmischen und polnischen Arbeiter, welche fich 3. B. fo häufig bei uns in Deutschland vorübergehend ihr Brot verdienen. Dazu kommt, daß mancher in einem Lande reift, welcher jene Landessprache zwar lesen, aber nicht sprechen kann, und der sich folglich durch den Kirchenanschlag sehr wohl informieren konnte, der aber außerstande ist, burch Fragen die nötige Auskunft zu erhalten. Man wird mir aber einwenden, es gibt auch viele Ausländer, welche die Landessprache weder sprechen noch lesen und diesen ist mit den Rirchenanschlägen auch nicht geholfen. Ich gebe beides zu, möchte aber darauf hinweisen, daß es ein sehr einfaches Mittel gibt, zu helfen und diefes fei im folgenden gur Ermägung und Brufung porgelegt.

Ich bekam vor kurzem von einem Pfarrer aus Ungarn ein "Drei Sprachen-Plakat" zugesandt. Auf demselben ist das Formular für Veröffentlichung der Gottesdienstordnung in ungarisch, deutsch und slovakisch vorgedruckt und dadurch sehr wenig übersichtlich. Auch wird durch diesen Auschlag der Franzose, der Spanier, der Russe, der Fapaner ze, nicht informiert. Es scheint mir nun der Gedanke nahesliegend, es müßte das Vorteilhafteste sein, in jedem Lande mit einheitslicher Landessprache die Gottesdienstordnung nur in der Landessprache anzuschlagen, aber überall lateinische Dolmetscherworte hinzugufchlagen. Ich denke mir ein derartiges Schema etwa in fols

gender Art:

### Gottesdienstordnung

(ordo cultus divini)

in diefer1) Rirche

(in hac ecclesia)

bis auf weiteres (usque ad mutationem)

Un Sonn= und Feiertagen (Dominicis et diebus fe stis):

<sup>1)</sup> Das Wort "bieser" gebraucht der i hochselige Berr Bischof von Linz in bem seinem Erlasse vom April vorigen Jahres im Linzer Tiözesanblatt Ur. 8 bei-

| Hr (hora<br>Chriftenlehre (catechesis)                                                                                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| An Werftagen (feriis): Seilige Meffen (missae)                                                                                                                                                          |
| Beichtgelegenheit (occasio confitendi):  Feden Samstag (sabbato)                                                                                                                                        |
| Die heilige Kommunion wird gewöhnlich gereicht (S. Communic distribuitur):  An Sonn- und Feiertagen (dominicis et diedus festis vor (ante), während (inter), nach (post)2) den heiliger Meffen (missas) |

Undere Berrichtungen (alia officia):

Sollte es gelingen, daß derartige Kirchenanschläge mit lateinischen Dolmetscherworten in allen Kulturländern sich einbürgern, so würde fast jeder Katholik schon in der Jugend in seinem Batersande beim Lesen der Gottesdienstordnung diese 20 lateinischen Ausstrücke lernen, namentlich wenn Prediger und Katecheten auf den Zweck derselben ausmerksam machen. Tatsächlich sind andere lateinische Worte, wie "sanctus", "gloria", "ite missa est" 2c. schon längst sast allen Katholiken geläusig. Es könnte auf das Formular in der Landessprache auch der Vermerk unten hinzugesügt werden: "NB! Wer nach dem Auslande reist, präge sich die wenigen in Klammern stehenden lateinischen Worte ein. Er wird mittels derselben in jedem Lande fähig sein, die Kirchenanschläge zu verstehen." So oft der Laiens

gedruaten Schema. Dieses Wort erscheint mir sehr vorteilhaft, weil die Fremden oft den Namen der Kirche nicht kennen und, insoferne gleichzeitig Einsladungsplakate zu außerordentlichen gottesdienftlichen Feiern in anderen Kirchen an der Kirchentüre außehängt sind, Verwechslungen leicht möglich werden. Sodürfte also zu empfehlen sein, das Bort "dieser" statt z. B. Annakirche allgemein zu gebrauchen. Der Name der Kirche könnte aber handschriftlich darunter gesetzt werden. — 1) Je nach dem Gebrauche in der Kirche wird die eine oder andere der Präpositionen gestrichen.

fatholik später einen derartigen Anschlag in seiner Muttersprache lieft, würden die lateinischen Worte wieder in seinem Gedächtnisse aufgefrischt. Mommt er sodann ins Ausland, jo ift es gleich, ob seine Mutteriprache deutsch, französisch, englisch, italienisch oder irgend eine andere Sprache mit lateinischen Schriftzeichen ist. Ja, es könnte mit leichter Milhe den Rindern, deren Muttersprache andere Schriftzeichen hat (3. B. ruffisch, japanisch 20.), diese 20 lateinischen Worte von den Ratecheten legen und verstehen gelehrt werden. Praftisch fann man wohl jagen, daß auf diese Weise die reisenden Ratholiken "aller Rationen" in den Stand gesett werden, "überall" die Rirchenanschläge zu verstehen. Derjenige, welcher sich die Dolmetscherworte wirklich nicht merken könnte, ware in der Lage, vor feiner Abreife ins Ausland dieselben in feiner Beimatstirche fich zu notieren. Gin besonderer Borteil einer solchen Ginrichtung scheint mir darin zu liegen, daß durch ebendenselben mit Dolmeticherworten verjehenen Anschlag die Einheimischen diese lateinischen Worte lernen und die Ausländer die gewünschte Information erhalten. In Grenzorten und Städten, in welchen zwei oder drei verschiedene Sprachen vorherrschend sind, sollten womöglich zwei respettive drei verschiedene Plafate nebeneinander in den zwei respettive drei Landessprachen und jedes mit den lateinischen Dolmetscherworten versehen aufgehängt werden, wenn nicht anzunehmen ift, daß alle Ginheimischen eine der drei Sprachen lejen konnen. Für die Austander genugen die lateinischen Dolmetscherworte.

Mancher Bfarrer, deffen Kirche im Bereiche des Verkehrs liegt, wird wohl jagen: "In meine Kirche kommt niemals ein Ausländer, ich fann die lateinischen Dolmetscherworte weglassen." Hierauf erwidere ich ihm, daß dann die Rinder und die Gläubigen feiner Pfarrei auch die Dolmeticherworte nicht lernen und durch jeine Schuld ipater, wenn fie ins Ausland kommen follten, den Rirchenanschlag dort nicht verstehen. Bie viele brave junge Leute, die mit guten Bringipien das Laterland verlaffen haben, find im Auslande schon verloren gegangen, weil fie an fangs nicht wußten, wann fie ihre Sonntagspflicht erfüllen, wann fie Die heiligen Saframente empfangen konnten! Es ftellte fich immer größere Lauigkeit, ichlieflich ber gangliche Muin ein. Die einheitlichen Nirchenanschläge mit den lateinischen Dolmetscherworten würden aber nicht allein vom praktischen, sondern auch vom moralifchen Standpuntte fegensreich wirten. Dan dente fich einen armen Arbeiter, der sich fauer im Auslande fein Brot verdienen muß. Er versteht die Landessprache nicht und hat feinen Menschen, mit welchem er seine Gedanken austauschen fann. Rur durch Beichen und fast unverständliche Laute kann er sich verschaffen, was er für Rahrung und Schlaf gebraucht. Da tritt er vor die Rirchenture und lieft bort ihm aus den Rirchenanschlägen in jeinem Baterlande wohlbefannte Dolmetscherworte, welche ihm als Wegweiser dienen, feine religiöfen Bflichten zu erfüllen und die heiligften und geheimften Bedürfnisse seines Herzens zu befriedigen. Welch erhabene Vorftellung von der Einheit und von der mütterlichen Fürsorge der heiligen katholischen Kirche müßte ein solcher gewinnen! Mit wie wenig Mühe wären dabei derartige Kirchenanschläge zu machen und in welchem Gegensate würde eine derartige Einrichtung zu dem gegenwärtig von vielen rectores ecclesiae noch aufrecht gehaltenen Zustande sein, der weiter oben geschilbert wurde! Die Arbeitsvermehrung bestände tatsächlich nur darin, daß in der Truckerei die Dolmetscherworte auf den Formularien mit vorgedruckt werden müßten.

In einem Bunkte find jedoch auch die Gottesdienstanschläge mit Dolmetscherworten nicht genügend, nämlich für benjenigen, welcher in einer fremden Sprache beichten will und es ware deshalb bei dem gegenwärtigen Verkehre aller Nationen untereinander wohl dringend zu wünschen, daß überhaupt jeder Beichtvater, welcher irgend einer fremden Sprache jum Beichthören genngend mächtig ift, dies durch einen eigenen Anschlag in der betreffenden Sprache am schwarzen Brett ober an der Kirchenture und außerdem an seinem Beichtftuhle befannt gebe. Das Lettere deshalb, damit der ausländische Bonitent den betreffenden Beicht= vater ohne fragen zu muffen auch findet, zumal er in der Landes= sprache vielleicht gar nicht fragen kann. 3ch erinnere mich. felbst früher als Laie in einem durchaus katholischen Lande, deffen Sprache ich aber nicht mächtig war, gereift zu sein und ich habe mich in den größten Städten vergeblich bemüht, von den Mosnern Auskunft zu erhalten, wo ich auf deutsch oder französisch beichten konnte. Es unterliegt aber keinem Zweifel, daß es in jenen großen Städten deutsche und frangofische Beichtväter gibt. Auch bei uns in Deutschland und Desterreich-Ungarn findet man bis jett nur fehr felten Unschläge über die Beichtgelegenheit in fremden Sprachen. Meuerdings wurde in einigen Kirchen einer großen Stadt ein diesbezügliches prattisches Plakat aufgehängt und zwar in englischer, frangösischer und italienischer Sprache. Man nehme übrigens nicht an, daß das Bedürfnis für folche Unschläge nur in den größten Städten bestehe. Der Bater Prior eines Klosters in einem süddeutschen Gebirgsftädtehen von taum 3000 Ginwohner hatte, nachdem er meinen Artifel über "Das schwarze Brett in der Kirche" gelesen, auch gleich die Beichtgelegenheit in französischer, englischer und italienischer Sprache angeschlagen. Er sagte mir, es seien schon furz barauf Bonitenten gekommen, welche in frangofischer und englischer Sprache zu beichten wünschten. Warum findet man denn bei uns in Deutschland und Defterreich so oft auch in fleinen Städten an den Ladentüren angeschrieben: "On parle français", "English spocken". "Si parla italiano"? Kommen uns da nicht die Worte unseres Herrn ins Godächtnis: "Die Rinder dieser Welt sind klüger als die Rinder des Lichtes"?

Man wird vielleicht noch einwenden, es gebe wenige Beicht= vater, welche moderne Sprachen fo gut iprechen, um fic im Beichtstuhle verwerten zu können. Hierauf entgegne ich, daß mancher Beichtvater mit den Sprachkenntnissen, welche er aus Der Schule mitbringt, fich leicht fo weit fortbilden konnte, um in der einen oder anderen Sprache Beichte zu hören. Bum Beichthoren braucht man ja doch die fremde Sprache nicht vollständig zu beherrichen! Manche Dame spricht im Theater, im Konzert, in der Gesellschaft gewandt frangofisch, englisch und italienisch. Sie behauptet vielleicht jogar dieje Sprachen "perjekt" zu fprechen! Leitet man aber das Thema auf etwas anderes als den gewöhnlichen Theaters, Ronzerts und Bejellichaftsgesprächstoff, so hört es mit der Geläufigteit bald auf. Die betreffende Dame hat eben aus einem Konversationsbuche den Theaters. Rongert- und Gesellschaftsgesprächstoff studiert. Ronnten nicht wir Briefter in ähnlicher Beife ben Beichtgesprächstoff für eine fremde Sprache studieren? Für manchen Briefter würde es genngen, wenn er einen Beichtspiegel ober ein Lehrbuch der Moral in der betreffenden Sprache etwas durchfieht. Noch viel besser ware es aber, wenn ein Priester, welcher eine größere Angahl Sprachen beherrscht, einen "Sprachenführer für bas Beichthoren" herausgeben murde. Derfelbe mußte abulich eingerichtet fein wie moderne Ronversationsbücher!) zum Erlernen ber Sprachen. Ein folches Bandchen könnte in vier Rubrifen auf einer Doppelfeite gleich fur vier Sprachen eingerichtet werden. In der ersten Abteilung des Werfchens mußten Die Ramen der Sünden nach den gehn Geboten behandelt fein, in der zweiten Abteilung Beifpiele von Gundenbefenntniffen und Ermahnungen, in der dritten die nötigen Fragen und Antworten 3. B

Wann haben Sie Quand vous When did you Quando siete 3 gulett gebeichtet? Ges-vous confessé la der-confession? Sione l'ultima volta?

Wie oft haben Combien de fois How often have Quante volte Sie am Sonn= avez-vous man- you missed avete mancato tage die heilige qué la messe le mass on sun- la messa la do-Messe versaumt?

Die notwendigsten schwierigen Fragen in poceatis contra sextum müßten natürlich mit großer Vorsicht behandelt werden. Sin derartiges Bändchen könnte für deutsch, französisch, englisch, italienisch eingerichtet werden, ein anderes für französisch, spanisch, portugiesisch und holländisch; ein drittes für ungarisch, deutsch, böhmisch, slovenisch ze. Ich glaube, mit Hilfe eines solchen Buches würde eine nicht geringe zahl von Priestern in den Stand gesetzt werden, sich am "schwarzen Brette" anbieten zu können, in einer fremden Sprache Beichte zu

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Confer.: Sadler, "Manuel classique de Conversations françaises et anglaises", Paris, Leroy Successeur, Boulevard des Italiens 26.

hören. Es wird sich wohl sicher ein priesterlicher Linguist durch diese Anregung finden, der einen Sprachenführer sir das Beichthören schreibt, vielleicht noch besser eine Ordensgesellschaft, welcher Herren der verschiedensten Nationen zur Berfügung stehen.

Das höchste Ziel der guten Sache "des schwarzen Brettes in der Kirche" wäre demnach, danach zu streben, daß in allen Rulturlandern Die Rirchenanschläge wenigstens in den im Bereiche bes Berkehrs gelegenen Rirchen gemacht wurden. Das Minimalichema follte umfassen die sonn- und werktägigen heiligen Meffen, Chriftenlehre, Amt und Predigt sowie Andachten, außerdem Die Beicht- und Rommuniongelegenheiten. Auf dem Formular follten die sateinischen Dolmetscherworte in Klammern vorgedruckt oder auf dem schwarzen Brette (proprio sensu) in weißer Farbe mit vorgemalt jein. Ich halte übrigens an diesem Vorschlage betreffs der lateinischen Dolmetscherworte durchaus nicht fest, insoferne er allgemein für unbrauchbar gehalten werden sollte oder von anderer Seite ein befferer Vorschlag gemacht würde, um die Ausländer zu informieren. Außerbem wäre dringend zu wünschen, daß auf eigenen Zetteln am ichwarzen Brett ober ber Kirchenture auf Beichtgelegenheit in fremden Sprachen hingewiesen wurde und zwar wurde Diese Befanntgabe selbst in der betreffenden fremden Sprache zu machen sein. Auch die oberhirtliche Kaftenvorschrift könnte ausgehängt sein, insofern dies nicht schon sowieso geschieht. Im Kölner Pastoralblatt Rr. 4, 1908, pag. 120, wurde der Bunfch ausgesprochen, es möchten auch Rotizen über katholische Bereinsversammlungen auf dem schwarzen Brette gemacht werden, so Notizen über die Manner-, Junglings-, Mutter- und Junafrauenkongregationen, den Borromäusverein, den Arbeiter- und Bauernverein. Derartige Informationen sind sicherlich zweckmäßig. Ich halte aber dafür, daß es nicht gut ware, dieselben mit auf das offizielle Formular der Gottesdienstordnung zu jegen, da diese letteren Rotizen doch mehr lotale und individuelle Wichtigkeit haben.

Endlich möchte ich noch ausdrücklich erklären, daß der Berfasser des vorliegenden Artikels zur Lösung jener letzten Aufgabe der besprochenen guten Sache, zur Bersbreitung der Gottesdienstanschläge in den Kirchen anderer Länder nicht die geeignete Persönlichkeit ist. Aber jeder priefterliche oder vielleicht auch bischöfliche Leser, welcher meine Ansicht teilt, daß die Kirchenanschläge für unsere Zeit nicht nur nüblich, sondern sogar notwendig sind und der durch seine Stellung den Einfluß und die Macht hat sowohl für die Kon-

<sup>&#</sup>x27;) Ich ersahre nachträgtich, daß ein von einem französischen Autor versätztes Sprachenhilfsbischlein für den Beichwater existert: "Manuel Polyglotte, par un ancien aumonier d'hospice, Paris, Roger et Chernoviz, Rue des Grandes Augustins 7". Dasselbe enthält für französische, dentsche, engtische, italienische und spanische Sprache die notwendigsten Fragen, um eine Beichte abnehmen zu können. Für gründliches Studium des Beichtgesprächstoffes im oben gedachten Sinne dürste das Büchlein aber nicht genügen.

jolidierung der Ginrichtung bei uns, als auch für die Berbreitung derfelben in anderen Ländern etwas Erfolgreiches zu tun, sei hiemit im Intereffe der guten Sache herzlichst gebeten, in Erwägung zu giehen, daß wir das Berbreiten einer derartigen Ginrichtung nicht mehr jo schwer haben, wie es zu Anfang der chriftlichen Zeit gewesen ware. Durch die Mustelfraft der römischen Ruderer hat einstmals der Apostel Petrus das Evangelium von Bernfalem nach Rom gebracht und ähnlich Jug vor Jug jegend verpflanzte der Apojtel Baulus Die Lehre unseres Herrn von Jerusalem nach Athen und dann auch nach Rom. Wir aber leben in der Zeit des Dampfes, der Cleftrigität, der Gifenbahnen, der eleftrifchen Bahnen, der Erprefidampfer, der Automobile, des Fahrrades und es scheint fait eine Tatjache zu werden, daß auch das lenkbare Luftschiff und Die Flugmaschine in absehbarer Zeit unter die Rlaffe der brauchbaren Kommunikationsmittel sich einreiben werden. Eben diese modernen Verkehrsmittel find es, welche das Bedürfnis der Kirchenanschläge wenigstens für die im Bereiche des Bertehrs gelegenen Rirchen herausgebisdet haben, fie bieten uns aber auch ein Mittel, die Einführung derselben in anderen Ländern zu befördern und zu beschleunigen. Denn ein von einer geeigneten Perfonlichkeit geschriebener und für alle Rulturstaaten einheitliche Bottesdienftanichtäge anregender Brief, fei es von Berlin oder Wien, von München, Budapeft oder Bern nach Rom und fo über Rom nach Madrid, nach Paris, nach Brüffel, ja jogar nach San Francisco, nach Rio de Janeiro und in die Rulturstaaten universi mundi hat seine Reise dant den modernen Berkehrsmitteln in unserem Sahrhundert wohl ficher in viel fürzerer Zeit gurückgelegt, als die der Apostel Betrus und Baulus von Jerusalem nach Rom einstmals gedauert haben mag.

## Die unendliche Schönheit Gottes.

Gine bogmatische Studie von Dr. Joh. Chr. Gfpann.

Von den Gigenschaften Gottes, die in den dogmatischen Lehrbüchern zur Behandlung kommen, ist keine so stiesemütterlich bedacht worden wie die unendliche Schönheit Gottes. Damit soll nicht gesagt iein, als sei nirgends envas zu sinden — bewahre! Da könnte mit Jug und Recht auf Klentgen, Franzelin, Stentrup, Scheeben und von den Alten auf St. Thomas, ja auf Pseudo-Dionysius — von den Monographien Jungmanns und Krugs ganz abzeichen — hingewiesen werden, aber in den "kleineren" Kompendien wie im Hurter und Pesch sagt geradezu nur: De pulchritudine non disputamus. Deum recte vocari pulchrum inter omnes conveuit. Sed utrum Deus pulcher sit formaliter an eminenter tantum, pendet ex definitione pulchritudinis, de quâ theologice non possumus quiequam decidere; philosophica autem disputatio supponitur

(cf. Hontheim Theodicaean. 765 sqq. Frick, Ontolog. n. 339 sqq. Boedder Th. n. 417 sqq.)1) und beruft sich auf den gewiß sehr gelehrten Laurentins Janssens, der auch in seinem Werf De Deo uno "abstinere se ait ab hoc problemate investigando, cum ad philosophicas potius quam ad theologicas disciplinas pertineat". Hurter tut die Schönheit in etlichen zwanzig Zeilen ab, davon sind noch 9 Zeilen Zitate aus Boetius und Pseudo-Dionysius.

Sehr gut und ansprechend hat Pohle<sup>2</sup>) in seiner ganz vorzügslichen Dogmatik die Eigenschaft der absoluten Schönheit Gottes zur Darstellung gebracht. Er beklagt auch, daß vielleicht keine andere göttliche Eigenschaft in gleich hohem Maße von der Theologie vernachlässigt worden ist. Als Grund dafür erscheint dem Brestauer Gelehrten ganz richtig der Umstand, daß es bei der Zersahrenheit der weltlichen Aesthetik nicht so ganz leicht ist, festzustellen, ob die Schönheit als eine "reine" oder aber "gemischte Volktommenheit" zu gelten habe. Pohle tritt der ersten Auffassung bei und verteidigt die formelle Uebertragbarkeit des pulchrum auf Gott.

Bleiben wir bei der üblichen Thesenordnung der dogmatischen Kompendien, rücken wir der Bollskändigkeit halber die Literatur

voraus, dann hatte unfere Thefe beiläufig folgendes Geficht:

## Thesis: Gott ift unendlich ichon.

#### Literatur:

Picudo-Dionyfius Arcopagita: Περί θείων δνομάτων cap. IV. Dionyfius. Carthufianus: opusculum de venustate mundi et pulchritudine Dei und de naturâ Dei c. 57.

Betavius, Dionnfius: De theologicis dogmatibus 1, 6, c, 8. Thomaffinus, 2, bc: Dogmata theologica (editio nova opera Ecalle, Paris apud Vivés 1854 sq. tomi VI) 1, 3, c, 19 sqq.

Uguirre, Fosef Saenz: de theol. S. Anselmi disp. 40. Frassen, Alaudius: ("Scotus Academicus") De Deo I. Tractatus. Franzelin, Joh. Bapt., Kardinal: De Deo uno, thesis 30.

Stentrup, Ferd. Alvisius: De Deo uno cap. VII. Scheeben, M. Josef: Handbuch der katholischen Dogmatik I. Band

§ 85 (Seite 589-594).

Pohle, Fofef: Lehrbuch der Dogmatik in sieben Büchern I3. Seite 186 ff.

### Monographien:

Mieremberg, Juan Cusebio: opusc. della bellezza di Dio.

<sup>1)</sup> Pesch, Christianus, S.J., Praelectiones dogmaticae tom. H³ pag 85. Jun Buch "De pulchritudine divinà" von Dr. Heinrich Arug bemerkt er: "Multa quidem optime collegit et disputavit; sed si putaverat se posse quaestionem de pulchritudine rerum spiritualium formali aut eminenti ad exitum perducere, ex oblocutionibus, quas expertus est, spem fefellisse didicit. Adhuc censeo, ad hanc quaestionem decidendam theologica principia praesto non esse, sed eam philosophicis rationibus discuti oportere." — 2) Poble, Dr. Josef, Lehrbuch ber Dogmatif I³ S. 136—140.

Jungmann, Josef: Die Schönheit und die schöne Kunft (bef. § 9 und § 11; bei Scheeben).

Mrug, Heinrich: De pulchritudine divina. (Freiburg 1902).

## Begriff der Schönheit.

Wenn die Patristik mit vollstem Recht den heiligen Augustin als ihr größtes Licht rühmt und die Kirchengeschichte von ihm erzählt, daß er an "spekulativem Scharffinn", an Tiefe des Gerstes und dialektischer Gewandtheit alle übrigen Väter überragt, so preist die Scholaftik, diese wunderbare Blütezeit kirchlicher Wissenschaft und Gelehrsamkeit, den heiligen Thomas als ihren besten. Darum lassen wir die Wolke von Begriffsbestimmungen für Alesthetik und Schönheit beiseits und klopsen wir bei unseren größten Meistern an.

Der heilige Augustin sordert für die Schönheit die ästhetische Lust (= ideo delectant, quia pulchra sunt)) und das Fundament dafür sindet er in der "Einheit der Mannigsaltigkeit" — in der unitas in multiplicitate und zwar so, daß die Schönheit in geradem Verhältnis zu dieser Einheit wächst. Weil aber die Einheit in der Mannigsaltigkeit im erkennenden Geist reines Wohlgesallen, Wonne und Genuß (das ist der Grund, warum Platon das Wort and von Afarie mulcere herleitet), wecken soll, so ist sür den Gegenstand in quantum unum in multiplicitate die Anschallichkeit und Rlarheit eine conditio sine qua non des Schönen "eine bloß verborgene Einheit, die nicht lichtvoll dem Verstande entgegenstrahlte, würde den Geist zu keiner Lust oder Freude am Schönen hinreißen,

teinen äfthetischen Genuß in ihm aufkommen lassen. 3)
Wir hätten demnach als Begriffselemente für das zzdóv aus St. Augustin solgende drei gewonnen: 1. Unitas in multiplicitate; 2. elaritas im Sinne der Anschaulichkeit und 3. perspicuitas splendescens — lichtvolle, durchsichtige klarheit.

Jest überspringen wir volle achthundert Jahre und richten an den doctor angelieus die nämliche Frage: zi zzhóv; er gibt uns die Antwort in sum. theol. 1 p. qu. 39. art. 8, worin er als Begriffselemente aufzählt: perfectio rei, proportio debita partium, claritas.

Schön = pulchrum = 2226v.4)

#### Begriffselemente

| St. Augustin | Unitas in<br>multiplicitate   | (Claritas im<br>Sinn der)<br>Unichaulichfeit | (Perspicuitas<br>splendescens im Sinn:<br>Lichwolle Marheit                                  |  |
|--------------|-------------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| · Et. Thomas | Proportio de-<br>bita partium |                                              | Perfectio rei<br>(ohne lichtvolle Markeit<br>gibt es feine perfectio<br>eines Gegenfiandes). |  |

<sup>1)</sup> De verä religione c 32 n. 59. — 2) Scheeben S. 589 — 2) Pohle S. 136 für das Zitat; und für den Gedankengang des vorausgehenden Pohle und Scheeben. 4) Was ich hier in ein übersichtliches Schema bringe dazu vgl. die Ausführungen bei Pohle a. a. D. S. 138.

Die innigite Verwandtichaft des bonum mit dem verum (fie ind zwillinge des ens) sei aus der Philosophie verausgesest. In der Mitte inter bonum et verum steht das pulle hrum. "Pulchrum est idem bono, sola ratione differens. Quum enim bonum sit, quod omnia appetunt, de ratione boni est, quod in eo quietetur appetitus. Sed ad rationem pulchri pertinet, quod in ejus aspectu seu cognitione quietetur appetitus. . . Et sic patet, quod pulchrum addit supra bonum quendam ordinem ad vin cognoscitivam, ita quod bonum dicatur id quod simpliciter complacet appetitui, pulchrum autem dicatur id, cuius ipsa apprehensio placet. (1)

Weil das Schöne gut und wahr sein muß, gut, um im Besichauer die Liebe des Wohlgefallens zu erregen (amor complacentiae), wahr, resp. anschaulich, weil ohne claritas der Verstand es nicht verswöchte, die Uebereinstimmung und Gruppierung der Teile um eine zentrale Einheit leicht aufzusassen: darum definiert den Begriff Schönsheit am allerbesten der Jesuik Kleutgen?): "Pulchritudo est rei

bonitas, quatenus haec mente cognita delectat."

Aus seinen philosophischen Erörterungen des Schönen löft Pohle den Hauptsatz aus: "Aur der Berstand kann das Schöne erkennen und nur der Wille kann als eigentlicher Sitz des ästhetischen Gefaltens angesehen werden." Die Schönheit ist folgtich eine übersinnliche Eigenschaft der Dinge, nicht nur in geistigen Wesen (Gott, Engel, Seele), sondern auch an den materiellen Dingen (Malerei, Skulptur, Musik).

## Beweisführung.

### A) Offenbarung.

Aus der Offenbarungstehre läßt sich die unendliche Schönheit Gottes leicht nachweisen. Weisheit 13, 3—6. (Im Vers 3 steht für das LVort species in der Vulgata im griechischen Text 222200xi). 6: A magnitudine enim speciei et creaturae cognoscibiliter (griech.: ½vzdóyos) poterit creator horum videri. Hier wird also via affirmationis und excellentiae Gott als der Urheber aller Schönsheit dargestellt.

In Weisheit 7 8 findet sich eine herrliche Schilderung der Schönheit der Weisheit als der Tochter Gottes. Unter dem Bilde des schönen Bräutigams preist der heilige Geist Gott im hohen Lied. Man vergleiche auch Lesus Sir. 24 — und Sprichwörter 31, 25, allwo die Schönheit Gottes in poetischer Weise das ihn unwallende Gewand genannt wird. Dazu Pjalm 103, 2.

#### B) Patriftit.

Es ist gewiß richtig, was Scheeben jagt, daß sich die heitigen Bäter nicht viel mit dem Attribut der Schönheit Gottes abgegeben haben.

<sup>1)</sup> S. theol. 1—2 p. qu. 17 art. 1 ad 3. — 2) De Deo ipso p. 418. — 3) Bgl. für die Stelle und das Borausgehende. Pohle 3. 137.

Doch bietet auch hier St. Augustin eine reiche Ausbente und wer alle Schriften der Bäter durchforichte, würde immerhin einen ganz ichönen Strauß von Aussprüchen über diese Eigenschaft Gottes jammeln können. So fragt Basilius<sup>4</sup>): "Quid est. quaeso. pulchritudine divin admirabilius? Quae notio Dei majestate excogitari gratiosior potest?" Und Hilarius von Poitiers führt aus<sup>2</sup>): "De magnitudine operum, et pulchritudine creaturarum, consequenter generationum conditor inspicitur. Magnorum creator in maximis est et pulcherrimorum conditor in pulcherrimis est... atque ita pulcherrimus Deus est confitendus, ut neque intra sententiam sit intelligendi neque extra intelligentiam sciendi." Bergleiche auch Boethius, De consolatione philosophiae 1.3. metr. 9. v. 1—12: Dionysius Areopagita, De divinis nominibus c. 4. § 7 Aug., Confess, IV. 10. Greg. Nyss, Orat, theolog. 2.

#### C) Argumentatio theologica.

Aus den Bibelterten Weisheit 13, 3.—6. zc. und den zitierten Stellen aus Hilarius und Bafilius läßt sich speziell die une endliche Schönheit Gottes beweisen, insofern Gott die causa effi-

eiens aller dentbaren Schönheit ift.

Gott ift aber Die (wejenhafte) Schönheit, ipsa pulchritudo. pulchritudo in se. Wir treten der Unficht Pohles bei und faffen die Schönheit als reine Bollkommenheit auf, Die nach dogmatischer Lehre mit der göttlichen Wesenheit real identisch und nur logisch von ihr und den übrigen Attributen verschieden ift. Wir nehmen zur theologischen Argumentation diesbezüglich die dogmatischen Thesen von den Attributen Gottes überhaupt und die Begriffselemente des heiligen Anguitinus und heiligen Thomas zu Hilfe. Perfectio ift ein Element. Mun ift aber Gott unendlich vollfommen, jo vollfommen, daß jede irgendwie geartete Unvollkommenheit absolut ausgeschlossen ist, jo, daß jede Bollkommenheit eingeschlossen ift - complexio omnium perfectionum3) - und der Urgrund dieser unendlichen Bollfommen= beit liegt in der Afeität Gottes, in feiner absoluten Unabhängigkeit; weil er das ens necessarium ift, das nicht feiend gar nicht einmal gedacht werden fann. Proportio debita ift ein zweites Element. Läßt fich eine größere proportio debita benfen als in Gott? In Gott find Die unendlich vielen Vorzüge, Attribute, Gigenschaften, oder wie man fie benennen mag, real identisch mit der göttlichen Wesenheit selbit.

Wenn wir das auguftinische unitas in multiplicitate uchmen, haben wir wiederum die Einheit und Einsachheit Gottes mit den unendlich vielen real mit der göttlichen Wesenheit identischen Akturbuten.

Darum schließen wir: In Gott ist die vollendetste perfectionen, die vollendetste proportio debita "partium", die vollsommenite unitas in multiplicitate. Wenn in erster Linic aus der intinita per-

Reg. fus. disp. interr. 2, --- 2) De Trinitate libri XII in I, 7.
 Surrer, Sugo Dr., Theologiae Dogmaticae compendium II n. 28.

fectio auf die simplicitas Dei hinübergeleitet wird in den dogmatiichen Werken, so ist zugleich für die zwei wichtigsten Elemente des

Schönheitsbegriffes das Fundament gelegt.

Und die lichtvolle Klarheit und Anschaulichkeit? Gott ift selbit das selbst leuchtende, lauterste, reinste Licht. (Im Credo heißt es vom Logos lumen de lumine, der heilige Jakobus sagt: pater luminum, in Weisheit 7, 26: Die Weisheit ist der Glanz des ewigen Lichtes und der makellose Spiegel der Herrlichkeit Gottes und das Bild seiner Güte).

Gott ist also die absolute Schönheit; aller Schönheit causa exemplaris.

#### D) Der breifache Erkenntnisweg.

Aus der Offenbarung, der Patriftik und Scholastik, besonders mit Zuhilfenahme der Begriffselemente des heiligen Augustin und von St. Thomas läßt sich demnach der Beweiß führen, daß Gott unendlich schön sein muß, und wiederum per argumentationem theologicam kamen wir zum Schluß: Gott ist die Schönheit — pulchritudo divina est Deus. Deus est ergo causa efficiens et

exemplaris omnis pulchritudinis.

Bur Schönheit Gottes gelangen wir auch auf dem dreifachen Erfenntnisweg. Der Makrokosmus ift ein Kunftwerk und unsvergleichlich schön. Wer da Kenntnisse besitzt vom Leben in der Natur und ein offenes Auge für Naturherrlichkeiten, wer ganz hineinschauen könnte in die wunderbare Schönheit, Zwecks und Gesesmäßigkeit in den drei Reichen, wer an die ungeheuren Welten denkt in ihrer stannenswerten Ordnung, an die Sonnenspsteme, die im Weltenraume nach ewigen Gesegen ihre Bahn wandeln, der muß, um ein Wort Hölltys zu variieren, in größter Bewunderung ausrusen: "Ja wunderschön ist Gottes Welt!" Und diese "Schönheit und strahlende Herrlichkeit der Welt, die vor meinen Augen sich auftut, ist ihr nicht bloß äußerlich angeklebt, sie strömt aus ihrem innersten Wesen, aus der Fülle ihres Ganzen.") Und erst der Mikrokosmos, diese undereneßliche Kleinwelt, dieses wunderbare Ineinander von Leib und Seele!

Der Leib des Menschen, der Krone der sichtbaren Schöpfung, welch ein Kunstwert! Schon aus der indoles creationis erschließen wir die Schönheit. Der heilige Umbrosius spricht sich diesbezüglich auß: "Deine Hände, o Herr, haben die Tiere nicht gemacht, du hast nur gesagt, die Gewässer sollen Tiere mit lebendiger Seele hervorbringen. Mich hingegen haft du selbst gemacht, mit deinen eigenen Händen haft du mich gebildet."

Bie schön ift der menschliche Leib, wie kunftvoll ift alles eine gerichtet: Das Auge, das Ohr, die Nase, der Mund, die hände und zuge, die Nerven, die Udern, die inneren Lebenskammern. Wie schön

<sup>1)</sup> Megenberg, Albert, Db wir ihn finden? S. 53.

ift alles, was wir am menichlichen Leibe von außen sehen: die Farbe des Haares, der Schimmer der Augen, das Mot der Wangen, die Geftalt der Lippen, der Bilbung der Hände und Gufe. Und erft das Innere! Alle Aerzte, Die den inneren Bau genauer kennen, jagen einstimmig, daß der Leib ein wahres Wunderwert von Runft und Bweckmäßigkeit jei.1) Alls der berühmte heidnische Argt Gallienus ein Buch über den menichlichen Körper ichrieb, bemerkte er: "D Gott. der du uns gebildet haft, ich glaube einen Preisgesang zu Deinem Lob zu fingen, wenn ich den menschlichen Rörper beschreibe. Ich chre dich mehr, wenn ich die Schönheit deiner Werte aufdecke, als wenn ich in den Tempeln kostbaren Weihrauch anzünde." Eines Tages iprach der nämliche Gallienus zum Gotteslengner Epifur: Betrachte nur einmal beinen Leib und feinen wundervollen Bau, und jage mir bann, ob du noch am Dasein Gottes zweifeln tannft. Giehe, hundert Jahre will ich dir Zeit geben zum Rachdenken, ob man vom ganzen menschlichen Körper auch nur den geringsten Tehler dem Meister, der ihn gemacht, nachweisen oder ob man die Glieder des Leibes verändern könnte, ohne diesem dadurch auch die Schonheit, die Rüglichfeit und die Stärfe zu rauben. Nicht ein Mensch, nur Gott ift imstande, ein so herrliches Webilde, ein jo wundervolles Meisterstück zu schaffen.

Und erft die Scele des Mifrotosmos! "Die menichliche Seele ift fehr ichon, ja fie befitt eine wunderbare Echonheit."2) Der Mensch wird durch das Wasser und das Wort Gottes ein Adoptivfind Bottes, die Seele ift von höchstem Adel, weil fie unmittelbar von Gott ihren Uriprung ableitet: "Laffet uns den Menschen machen nach unserem Bilde und Gleichnis" - Der Mensch wird ein Bruder Bein Chrifti, ein lebendiger Tempel des heiligen Beiftes. Wie unermeglich schon muß die menschliche Seele jein im Gnadenzustande! Bas bedeutet da alle Schönheit und Harmonie, die ganze wunderbare Ordnung im Mineralreich, im Pflanzenreich, im Tierreich! Selbst der Leib des Menschen in seiner meisterhaften Schönheit muß weit zurücktreten. Das ift gewiß - jo lauten die Worte des gottseligen Blofius - "wenn die Schönheit einer in der Gnade Gottes stehenden Seele gesehen werden fonnte, fo murde fie ihre Beschauer vor Bewunderung und Entzücken hinreißen und außer sich bringen". Laffen wir auch einen gottbegnadeten Rangelredner zu Worte fommen. Breiteneicher schildert in einer seiner Predigten Die menschliche Seele im Gnadenzuftand :3) "Durch den Beift Gottes wird das Menfchenberg ein Tempel Gottes, ein Altar des Berrn. Tente dir eine gang durchsichtige Kriftallkugel, durchaus hell und lauter, und in deren Mitte ein hellstrahlendes Licht, das seinen Glanz durch alle Radien der ganzen Kriftallkugel wirft: in welch wunderbarer Farbenpracht

<sup>1)</sup> Bgl. dazu Joh. v. Dornach, Tas Hohelied vom Mind, 3. 14 2 Origenes, Hom. 7 in Ezech. 3) Tas boppelte (Beichenf der Gottheit (Pflugsmontag).

wird sie da erstrahlen! Siehe, ähnlich ift beine Seele, wenn der heilige Geift sie durchdringt und erfüllt! Er durchstrahlt mit seinem Licht und seiner Gnade ihr innerstes Wesen und alle ihre Kräfte und verleiht ihr übernatürliche Schönheit, himmlischen Glanz. Und gleichwie das Licht sich in sieben lieblichen Farben bricht, wenn es auf das dreiseitige Prisma fällt, so teilt sich das Gnadenlicht des heiligen Geistes in deiner Seele, indem es auf die drei Grundkräfte derselben, auf Erkenntnis, Gemüt und Willen seinen himmlischen Strahlenglanz wirft, in die sieben wunderlieben Farben der sieben Gaben des heiligen Geistes."

Kein Redner ist imstande, auch mit den herrlichsten Gleichnissen und den lieblichsten Bildern die Seele in ihrer Schönheit zu malen, in welcher der heilige Geist wesenhaft wohnt mit seiner heiligmachenden Gnade, eine Seele, in welcher das Bild Jesu Christi ausgestaltet wird — feine Feder schildert diese unermekliche Schönheit!

Wie schön muß also dersenige sein, welcher den Makrokosmos durch sein Wort ins Sein rief, den Mikrokosmos mit seinen Händen bildete, von dem die Schönheit der Seele stammt — Gott!

Nun nehmen wir, was wir via affirmationis gewonnen als Major und den Erkenntnisweg der Verneinung als Minor: Αυτός γάρ ὁ μέγας παρά πάντα τὰ έργα αύτος. (In der LXX Jesus Strach 43, 30).

Dann ift die conclusio von selbst gegeben via eminentiae: Gott ift am schönsten, Gott ift unendlich schön, Gott ist die Schönsteit.

# Erzählungen für Kranke.

## 2. Für gang reife Jugend und Erwachsene.

Bon Johann Langthaler, reg. Chorherr und Stiftshofmeister in St. Florian (Oberösterreich).

Wenn wir den Erzählungen für franke Jugend nun Erzählungsliteratur für Kranke des obenbezeichneten Alters folgen laffen, brauchen wir wohl nicht eigens zu sagen, daß all dies Materiale auch von Gesunden gelesen und daß die angeführten Bücher auch in Volksbibliotheten aufgenommen werden können.

Zuerst bringen wir Erscheinungen der neueren Zeit, werden aber auch auschließend solche Erzählungen auführen, die im Laufe der Jahre schon von uns in der Quartalschrift besprochen wurden und uns für die gegenwärtig verfolgten Zwecke besonders geeignet erscheinen. An erster Stelle empschlen wir die mit ungeteiltem Lobe ausgezeichneten Erzählungen von Konrad Kümmel, herder in Freiburg. Man sollte sie keiner Kranken- und Volksbibliothek vorenthalten. Wir besitzen dis jest:

<sup>1)</sup> Ausführlicher bei Scheeben, Die Berrlichfeiten ber göttlichen Gnabe.

1. **An Gottes Hand.** Erzählungen für Jugend und Volk. 6 Bändehen. 8°. gbd. in Halblwd., je M. 2.20: a) Abventsbilder. 4. Aufl., 328 S.; b) Weihnachts- und Neujahrsbilder. 4. Aufl., 318 S.; c) Fastenbilder. 3. Aufl., 312 S.; d) Osterbilder. 3. Aufl., 300 S.; e) Mutter Gottes-Erzählungen. 3. Aufl., 288 S. — 2. Sountagsstille. Weue Erzählungen für Volk und Jugend: a) Christmonat. 2 Bände. 306 u. 313 S. 8°. gbd. à M. 2.30; b) Hinaufnach Sion. 2 Bände. 310 u. 315 S. 8°. gbd. à M. 2.30; b) Hinaufnach Sion. 2 Bände. 310 u. 315 S. 8°. gbd. à M. 2.30. Wie die Titel es leicht erraten lassen, nehmen die Erzählungen Bezug auf die firchlichen Festzeiten, sie sind dem Leben entwommen und ganz vorzügliche Volksleftüre.

3. Auf der Sonnenicite. Humoristische Erzählungen. 1 Bändehen. 8°. 316 S. gbd. M. 2.30.

Recht unterhaltende furze Erzählungen. Für Aranke dürfte der Druck dieser Kümmelschen Erzählungen etwas größer sein.

Rleine Volksgeschichten. Gesammelt von Hubert Schumacher. 2. Aust. Laumann in Dülmen. Westzalen. 1905 -- 1907. 8°. 10 Bände. 38°. 10 Binde. in Lwd. à zirka 150 S., Preis M. 1. - Gine schätzenswerte Vereicherung der katholischen Volkstiteratur. Jeder Band enthält 9 -- 13 kurze Erzählungen, spannend und in durchaus christlichem Geiste gesichrieben; für den gebildeten, wie für den gemeinen Mann von Interesse und Nuzen. Ausstatung lobenswert. Druck deutlich.

Gesammelte Erzählungen von Jojef Spillmann, S. J. Billige Bolksausgabe. In Aussicht genommen sind 14 Bände. Herber in Freiburg, gbb. in Lwd. à M. 2.—.

Erschienen sind: 1. Lucius Flavus. Historischer Roman aus den letzten Tagen Ferusalems. 8°. 2 Bände. 680 S. M. 4.—.—
2. Tapfer und Tren. 8°. 2 Bände. 576 S. gbd. M. 4.—. Memoiren eines Offiziers der Schweizergarde Ludwig XVI. Diesen schon erschienenen Bänden der Bolksausgabe sollen sich anichtießen die disherigen Einzel-Unsgaben: — 3. Um das Leben einer Königin. 2 Bände. Die Fortsehung des vorigen Werkes: Derselbe Offizier erzählt in unsgemein sessen wir der Königin. Beispiele großen Kreignisse der französischen Kevolution und besonders die Versuche, die unternommen wurden zur Kettung der Königin. Beispiele großen Helbenmutes und opserwilliger Treue und Loyalität werden uns vor Augen gestellt. Ein Lichtblief in dem so düsteren Gemälde der französischen Kevolution.

4. Kreuz und Chryjanthemum. Eine Spijode aus der Geichichte Japans. Historische Erzählung in 2 Bänden. — H. Die Wundersblume von Worindon. Historischer Roman aus dem letzen Jahre Maria Stuarts. 2 Bände. — 6. Wolfen und Sounenichein. Rovellen und Erzählungen. 2 Bände. — 7. Ein Opier des Beichtzgeheimnisses. Frei nach einer wahren Begebenheit erzählt. 1 Band. — 8. Der jchwarze Schuhmacher. Erzählung aus dem Schweizer Volfsleben des 18. Jahrhunderts. 1 Band. Spillmanns Werfe sind

religiös und sittlich tadellos, spannend, volkstümlich, veredelnd, die

Volfsausgabe ift daher freudig zu begrüßen.

Harmlose, nicht ohne moralischen Nuben zu lesende Erzählungen für heranwachsende Mädchen besserer Stände enthalten die zwei Bändchen des Herderichen Verlages in Freiburg: **Dornröschen** und andere Erzählungen. Von Redeatis. 2. Aufl., 1 Titelbild. 8°. 149 S. gbd. M. 2.—. — Saat und Ernte und andere Erzählungen. Von

Redeatis. 127 S. abd. M. 1.80.

Erzählungen für Jugend und Bolf. Ulrich Mosers Buchhandlung in Graz. 8°. Jeder Band zirta 200 S. in Lwd. abd. K 2.-. Beder Band hat Tertillustrationen und Bollbilder. Druck und Ausstattung schön. Wir fennen bis jest 16 Bande mit volkstümlichen Erzählungen zumeift aus der vaterlandischen Beschichte; aus mancher Erzählung lernt man auch die Sitten und Brauche ber guten alten Beit tennen. Sie tangen für Jugend und Bolf. 1. Band: Lange, Bans Solm. Gine Soldatengeschichte aus der Zeit des Dreifigjährigen Krieges. 2. Aufl. - 2. Band: Mair, Der Sensenschmied von Bolders. Beschichtliche Erzählung aus den Befreiungstämpfen Tirols 1796-1797. 2. Aufl. - 3. Band: Lange, In Arica und Frieden. Eine Geschichte aus dem 18. Jahrhundert. — 4. Band: Lange, Die drei Ruraffiere. Gine Erzählung aus der Frangofenzeit. - 5. Band: Groner, Der geheimnisvolle Mondy. Gine Ergählung aus der Zeit der drei Gottesplagen in Steiermark. -- 6. Band: Bans von der Sann, Eren dem Raifer, tren dem Baterlande. Erzählung aus den Türkenfriegen. — 7. Band: Groner, 3m Clende. Erzählung aus der Zeit des III. Babenbergers. - 8. Band: Thetter, Schickfalsweben. Erzählung aus jüngster Vergangenheit. — 9. Band: Groner, Jatob der Grillichmied. Kulturgeschichtliche Erzählung aus dem 15. Jahrhundert. — 10. Band: Smolle, Arenz und Salbmond. Eine Erzählung aus der Zeit der zweiten Türkenbelagerung Wiens. Die bisher angeführten Bände haben wir in früheren Artiteln ber "Quartalichrift" besprochen und empfohlen. 11. Band: Gefühnt. Eine Erzählung aus der Zeit 2B. A. Mozarts. Bon Leo Smolle. Mit Titelbild und mehreren Abbildungen im Terte. 8°. 192 S. Georg hatte den "Talhof" bekommen follen. Sein Salbbruder fturat ihn, um selbst das But zu gewinnen, in einen schrecklichen Abgrund. Georg wird jedoch, wohl schwer verwundet, gerettet, wendet seiner Beimat den Rücken und gieht nach Salzburg, wo er mit dem großen Meister Mozart bekannt wird. Selbst künstlerisch veranlagt, wird er ein tüchtiger Schniger und findet sein Glück und zwar so, daß er den "Talhof", welchen ihm der ernstlich gebesserte Halbbruder abtreten will, seinem Freunde überläßt, um der Runft leben zu können. - 12. Band: Aus vergangenen Tagen. Erzählungen aus verschiedenen Jahrhunderten von A. Groner. Mit 5 Bilbern. 202 S. 5 Erzählungen; die erste berichtet von einem Bertl, der als Bruder Unselm bei den Mönchen des Tauernhospizes eintrat und sich mit

Gifer der Aufgabe ber Monche hingab, verirrte, in Schnee versunkene Wanderer zu retten; Die zweite von einem Könige, ber, ob feiner Braufamkeit vertrieben, im Elende zugrunde ging; Die dritte von einem Grafen, der trot des feiner fterbenden Mutter gegebenen Beriprechens ein Raubritter, der Schrecken feiner Gegend wurde und eine schreckliche Strafe fand: in der vierten wird ein Brandstifter vorgeführt, der sein Verbrechen bereut hat, treue Vaterlandsdienste leistete, bereit war, den Schaden autzumachen, jedoch Rachlaß der Schuld erhielt: die fünfte erzählt, wie zwei Brüder Hadmar und Bulfing ihre Freveltaten führten durch Teilnahme am Kreuzzuge. - 13. Band: Die fieben Schwaben, Erzählung von Jul. M. Thetter, Mit vier Abbildungen. 237 S. Die sieben Schwaben sind freuzsidele und freuzbrave Studenten, die miteinander den Bund schloffen, sie wollten durch eifriges Studium und aute Gesittung etwas Tüchtiges werden und leisten. In turger Beit hatten fie angesehene Lebensstellungen. Solche "Schwaben" jollte es mehr geben. — 14. Band: Der trene Spielmann. Erzählung aus der Reit Leopolds des Glorreichen. Bon Leo Smolle. Mit 11 Abbildungen und 5 Bollbildern. 187 S. Die Geschichte führt uns in hervorragende Burgen Niederöfterreichs, in das alte Wien, nach Stift Zwettl u. j. w., macht uns mit den alten Aldelsgeichlechtern bekannt, mit dem Ränkeichmied, dem Falkenberger, der mit Hilfe des jungeren Sohnes des Herzogs Leopold eine Emporung gegen den Herzog anzetteln wollte, mit dem alten Ruenving, der auf dem Rreuzzuge den Tod fand: von verschiedenen Fehden, Rämpfen, Turnieren, vom Leben am herzoglichen Hofe in Wien wird jo viel Intereffantes ergablt. Engelmar, ber Spielmann, ein edler Rampe, ist der Helfer in der Not und leistet besonders am Ritterfraulein Gifela treue Schützerdienste gegen die Rachstellungen des Kalfenbergers. - 15. Band: Bor hundert Jahren, Erlebniffe eines Wiener Freiwilligen im Rriegsjahre 1809. Erzählung von Rarl Bieneustein. Mit 14 Abbildungen. 195 S. Eine eminent patriotische Erzählung, die das Interesse eines jeden Lefers in Unspruch nimmt. 16. Band: Der Rüfer Friedl. Erzählung von Jul. M. Thetter. Mit 5 Bildern. 147 S. Friedl ist durchaus brav, geschieft in jeder Hinficht und bringt es jo leicht, daß ce faum glaublich scheint, jo weit, daß er schon als Unabe staunenswerte Kunftstücke macht, jede Befahr abwendet, Fabrifsleiter, der Wohltäter seiner Eltern und Freunde wird - ein Beifpiel für die Jugend.

Auf ein recht schones, zeitgemäß erschienenes Buch desselben Berlages (Ulr. Moser in Graz) mussen wir gleich hinweisen: Andreas Hofer und das Jahr 1809. Ein Geschichtsbild für Jugend und Bolf, erzählt von Alois Menghin, Schuldirefter in Meran. Mit

vielen Abbildungen. 8º. 178 E. gbd. K 2 .-.

Das Jahr 1909 ist ein Jubeljahr für das treue Tiroler Volk; hundert Jahre sind es, daß die Tiroler wie ein Mann sich erhoben haben, daß sie mit Begeisterung Gut und Blut darangesetzt aus Liebe zu ihrem angestammten Raiserhause und zur heimatlichen Scholle. Besonders einer hat sich in den Tiroler Freiheitskämpfen unsterblichen Ruhm erworben, der Bauernwirt Andreas Hofer. Es ist gewiß die passendste Festgabe, wenn eine kundige Hand das Leben und Wirken, das heldenmütige Kämpfen und ebenso heldenmütige Sterben des Tiroler Helden beschieben hat, und zwar in recht einsacher Weise und doch so, daß wir Hofer als Christen, Helden und Patrioten bewundern. Die Illustrationen sind sehr schön, ein eminentes Jugendund Bolksbuch.

Undreas Hofer und seine Kampfgenossen. Bon Sans Schmölzer. Mit zahlreichen Abbildungen und einer Karte der Umgebung von Innsbruck. Wagnersche Universitätsbuchhandlung in

Junsbruck. 1905. 8º. 335 S. eleg. abd. K 5 .-.

Unter den vielen Schriften und Büchern über denselben Gegenstand eine der besten Arbeiten. Alle die Tiroler Helden, die mit ihrem Führer Andreas Hofer mit einer sestenen Begeisterung für Religion, Baterland und Fürstenhaus gefämpst, erscheinen in herrslichem Lichte — nur l'. Haspinger, der "Notbart", kommt weniger gut weg ob seines hitzigen, unüberlegten Dreingehens. Der reiche Bilderschmuck, die vielen Porträte der Freiheitskämpser verleihen dem Buche besonderen Wert.

Der Lindenmüller. Preisgefrönte Botfserzählung von Natharina Hofmann. Herber in Freiburg. 1907. 8°. 247 S. gbb. M. 2.50.

Der Lindenmüller ist voll Ehrgeiz; um sich zu Ansehen und sein Geschäft zu großer Blüte zu bringen, eignet er sich eine ihm anvertraute Summe an. Die darum betrogene Familie leidet hiedurch Armut und Not: der Betrüger sieht für furze Zeit seine Wünsche und Pläne erfällt, aber bald kommt der schreckliche Niedergang, er scheut selbst vor Verbrechen nicht zurück, um seine Schandtat zu verbergen, troßdem kommt alles ans Licht, er wäre ein verlorener Mann, wenn nicht der Edelfinn der von ihm verkürzten Familie und die Liebe seiner eigenen Kinder ihm zu Hilfe kämen.

Das Riflasichiff. Neue Erzählungen von Paul Retter.

Schöningh in Paderborn. 1907. 8°. 216 S. gbd. M. 3-.

18 kurze Erzählungen voll Geift und Poesie, voll Gemüt und Humor. Sine wahrhaft erquickende Lektüre, die nur bestätigt, was von Paul Keller allenthalben geurteilt wird: "Er ist ein Muster in der Darsteilung psychologischer Borgänge und erziehlicher Behandlung" (Liter. Unzeiger); "er schreibt wirklich entzückend schön. Es ist alles so einfach, dabei so wahrhaft treu und innig, so aus dem Gemüte heraus geschrieben" (Preußische Lehrerzeitung).

Der Sohn der Hagar. Roman von Paul Keller. Mit dem Porträt des Berfassers. 9. Aufl. Berlagsgesellschaft in München. 8°.

328 S

Diesem Roman wird von den Kritifern fatholischer Richtung ein hoher Bert beigemeffen; er gilt als "eines der ftarften, fünft-

lerisch vollendetsten Werte der aufblühenden Romantif" (Gral). Den Inhalt bildet eine schlefische Dorfgeschichte: Ein Madchen, von einem Buftling verführt und von diesem verstoßen, da sich die Folgen des Fehltrittes nicht mehr verbergen laffen, gibt einem Knäblein das Leben und verliert in ganglicher Berlaffenheit ihr eigenes Leben. Von fremden Leuten erzogen, gieht deren Sohn Robert mit vagierenden Musikanten, Die er aber weit an sittlichem Ernfte übertrifft. Immer trägt er den Glauben mit sich herum, ein vaterloses Menschenkind jei und bleibe ein herumgestoßenes Wesen ohne Heimatrecht auf der Erde; gegen den Mann, deffen Verführungstunft ihm das Leben gegeben, durch deffen Hartherzigkeit die ihrer Tugend beraubte Mutter elend zu Grunde gegangen, hegt Robert Haß und Abscheu. Das Geschick fügt es, daß er in das Haus dieses feines Baters kommt; sobald dieser darauf kommt, daß Robert fein Sohn ift, sucht er fo gut als möglich feine Schuld zu fühnen, Robert fühlt fich aber nirgends glücklich, er verläßt nach vorzüglicher Dienitleiftung das Baus, gerat wieder in Urmut und Krankheit und ftirbt. Die Durchführung ift eine glanzende, die Charafterzeichnung bei den meiften handelnden Bersonen eine meifterhafte, jeder moralische Auftoß ift jorgiam und gart vermieden. Eines will uns nicht recht eingehen: Die Voraussetzung des Verfaffers, die unehelichen Rinder würden jo allgemein als recht- und beimatlos von der Welt behandelt und jeien ob dieses ihres traurigen Geschickes unglücklich und beklagenswert. Das trifft in Wahrheit nicht jo gang zu. Daß fie mit den ehelich erzeugten Rindern nicht als gang ebenbürtig betrachtet werden, daß ihnen durch die Schuld ihrer Erzeuger eine Matel auhängt, daß ihnen por dem weltlichen und firchlichen Gesetze in manchen Stücken, 3. B. Erbrecht, Gintritt in den geiftlichen Stand, in den Ordensftand gewisse Schranken gesetzt sind, ift wohl mahr, für diese Ausnahmsstellung laffen sich gewichtige Gründe auführen, aber von einer iolchen Migachtung von der Welt, von einer lleberzähligkeit, wie fie der Verfasser angunehmen scheint, kann doch nicht die Rede jein:

Wir führen noch die früher schon von uns rezensierten Werke von Paul Keller an: Gold und Myrrhe. Erzählungen und Sfizzen, 5. Aufl. gbd. M. 2.40. Neue Folge. 4. Aufl. gbd. M. 2.60. In

Deiner Rammer. Geschichte. 3. Aufl. gbd. M. 2.80.

Bei der "Allgemeinen Verlagsgesellschaft in München", Hafenstraße 11, sind vom selben Autor erschienen: **Waldwinter**. Koman aus den schlesischen Vergen. 9. Aufl. gbd. M. 5.—. Die Heimat. Roman aus den schlessischen Vergen. 4. Aufl. gbd. M. 5.—.

Johanna von Arc, die ehrwürdige Jungfrau von Drieaus. Bon Heinrich Debout, apostol. Missionär. Mit 36 Tertillustrationen. Mit bischöft. Approbation. Autorisierte Uebersetung. Kirchheim in Mainz. 1897. Mi. 8°. 348 S. abd. M. 3.50.

Gine hochintereffante, erbauende, ausführliche Biographie der ebenjo heldenmutigen als frommen Jungfrau von Orleans, um jo

interessanter, als am 27. Jänner 1909 die Kirche den Seligsprechungsprozeß der früher so salsch beurteilten und erst durch authentische Alften in unserer Zeit ins rechte Licht gestellten Retterin Frankreichs eingeleitet hat. Ein Buch für jeden Katholiten, jung und alt. Innershald 4 Jahren wurden 42.000 Exemplare verbreitet.

Bur Butte und Balaft. Sammlung gediegener öfterreichischer

Unterhaltungsschriften. Kirsch in Wien I., Singerstraße 7.

Wir können alle Bande ohne Ausnahme empfehlen. Um nicht wieder zurückkommen zu muffen, laffen wir deren Berzeichnis folgen. Fast alle sind von uns schon früher besprochen worden. Den Unfang machten die Erzählungen von Professor 3. Wichner, die seinen Ruf als vorzüglicher Volksschriftsteller begründet haben: 1. Alrann= wurzeln. Ein luftiges und lehrreiches Bolksbüchlein, abd. K 3 .-. 3. Aufl. 2. Aus der Mappe eines Bolksfreundes. Reue lehr= reiche Erzählungen und luftige Schwänte. 4. Aufl. gbd. K 3.-3. Im Schneckenhaufe, Boltsroman, 4. Aufl, abd. K 3. . Bon Wichner sind noch der 5. Band: Erlauichtes. Allerlei neue Beschichten, Schwänke und Gedanken. 3. Aufl. gbd. K 3.40. 4. 3m Studierstädtlein. Erinnerungen und Bilber aus dem Gymnafialleben, 3. Aufl. gbd. K 4 .-. 5. Rimm und lies. Ein Schoek neuer Geschichten, Schwänke und Gedanken. 6 Jahresringe, Dovellen und Erzählungen, gbd. K 4 .- . 7. In der Hochichule. Erinnerungen und Bekenntniffe. gbb. K 4 .- 8. 3m Frieden des Haufes, Gin Volksbuch, (Der Alraunwurzeln 5. Folge.) abd. K 4.60. 9. Zeitvertreib. Ein Geschichtenbuch, abd. K 4.—. 10. Aus fonnigen Tagen. Gin Bolfsbuch, abd. K 4 .- . Gin reicher und abwechstungsreicher Inhalt, bringt die heitersten Episoden, ernste Mahnungen und Warnungen, hiftorische Erinnerungen, Raturschilderungen u. f. w.

Dem am 6. Februar I. J. im hohen Alter von 86 Jahren versitorbenen Propst Dr. Anton Kerschbaumer verdanken wir die Erzählungen: 1. **Cligius**. Lebensbilder aus dem niederösterreichischen Gebirge. 2. Aufl. gbd. K 3.40. 2. Der Jäger von Dürnstein. Eine Erzählung aus der Heimat. 4. Aufl. gbd. K 2.60. 3. Gentiana

anstriaca. Alpine Rutturbilder. 2. Aufl. abd. K 2.60.

Propit & Landfteiner ichrieb: Anno Dazumal. Gine Geichichte aus der Frangosenzeit. gbb. K 2.20, und: Batther von

Homan. gbd. K 3 ....

Noch sinden sich: Tanne und Nebe. Bon Joh. Peter. Dorfgeschichten aus dem Böhmerwalde und niederösterreichischen Weinslande. gbd. K. 3. — Ditmartgeschichten. Gesammelte Erzählungen, Novellen, Humoresken. Bon Ir. J. Scheicher. gbd. K. 12.—. Chronit von Wien. Bon F. Jöhrer. Kurzgesafte Geschichte der Baisenstadt an der Donan von der ältesten bis in die neueste Zeit. gbd. K. 4. — Der Narthäuser Ortolf. Bon Th. Raf. Erzählungen aus dem Aufstande der Bauern in Niederösterreich am Schlusse des 16. Jahrhunderts. gbd. K. 3.40. — Der verhängnis-

volle Zwanziger und andere Erzählungen. Bon J. Huber, weit. Pfarrer von Straßwalchen. gbd. K 3.40. — Achplerblut. Bon K. Meiterer. Geschichten und Gestalten aus den Bergen. gbd. K 3.—— Ein österreichsicher General, Leopold Freiherr von Unterberger, f. k. Feldzeugmeister. Ein Lebensbild. Bon Th. Raf. gbd. K 3.40. — Geschichten und Bilder aus den Boralpen. Bon Josef Wässinger. gbd. K 3.—. — Aunimund und Felix. Bon R. Beißenhoser. Eine Erzählung aus dem Donautale. gbd. K 2.20. — Schiras. Roman. Bon J. Buhm. gbd. K 4.—.

Bergendete Jugend, Roman, Nach E. Schopen "En Sjaels Historie." Frei bearbeitet von C. zur Haide. Billmaners Buch-

handlung in Denabrück. 80. 224 S. gbd. M. 3.50.

Paul Bejner, der einzige Sohn eines Amtsrichters in Seeland, ist von Jugend an leichtstinnig gewesen. Ein glaubensloser Prosessor raubte ihm das Gut des Glaubens. Das Glück war ihm derart günstig, daß er mittels eines Loses eine Million gewann. Nun stürzte sich der junge Mann in einen Abgrund von Genüssen, sodaß er sie ehelichte. Den beiden gelang es, den Reichtum so gründlich zu verputzen, daß der Konkurs solgte, die Frau endete als Selbstmörderin. Der Mann kam jetzt zu besserer Einsicht, er wurde gläubig und begann ein neues, besseres Leben. Für gebildete Kreise eine wertvolle Lektüre.

Leider dürsen wir von der Uebersegerin, der Alostersrau Căcilia aus dem Ursulinenkloster in Hafelünne, Hannover, fein neues Buch mehr erwarten — Gott hat sie abberusen von dieser Welt; sie hat sich auf dem Gebiete der Belletristik große Berdienste erworben.

Schluft folgt.)

## Pastoral-Fragen und Fälle.

1. (Chescheidung.) Gemissensfall. Die katholische Claudia heiratet zwiliter in Ungarn den dort ansässigen Titus, der von der katholischen Metigion zum Kalvinismus übergetreten ist. Zwei Jahre nach der Heirat, die kinderlos geblieben, gibt es Zwistigkeiten zwischen beiden. Claudia erhebt gegen Titus klage auf Verletzung der ehelichen Trene und erlangt die bürgerliche Trennung der Ehe. Sin Jahr nachher kommt sie zum katholischen Pfarrer, um eine neue Ehe mit dem katholischen Cajus einzugehen. Kann ihrer Bitte willsahrt werden?

Antwort. Da hier eine im öffentlichen Forum sich abspielende Ehejache in Frage tritt, so ist vorab zu bemerken, daß der Pfarrer hier inkomperent ist, bevor die bischösliche Behörde in der Angelegenheit ihren Schiedsspruch getan hat. Er mußte also die Claudia dorthin verweisen oder an ihrer Stelle an den Bischof rekurieren. Fedoch soll er sich vorher von der Aussicht oder Aussichtslosigkeit eines solchen Schrittes Rechenschaft geben; im ersten Falle ihn einleiten, im anderen sich gar nicht darum bemühen. In diesem Sinne ist auch für den Seelsorger oder Beichtvater eine prinzipielle Lösung am Blabe.

Alles dreht fich um die Gültigkeit der zwischen Claudia und Titus ziviliter abgeschloffenen Che. Ift diese im Gewiffen eine gultige Che, dann ift Claudia mit ihrem Begehren, eine zweite Che ein= zugeben, vollständig abzuweisen; ift sie ungültig, dann steht ber Wiederverheiratung nichts im Wege. Einer Untersuchung bedarf daber Die Sache nur, infofern Die Gultigkeit oder Ungultigkeit der Che zwischen Claudia und Titus auf vernünftige Grunde bin angezweifelt werden fann. Bis jum 19. April 1908 galt eine Ghe, wie die zwischen Claudia und Titus als eine Mischehe: denn als Nicht= katholik aalt derienige, welcher mit feinem katholischen Glauben gebrochen und einer akatholischen Sette sich formlich angeschlossen hatte. So werben bezüglich der Mischehen im Defret des heiligen Offiziums vom 6. April 1859 ausdrücklich als haeretici gerechnet "apostatae ab Ecclesia catholica ad haereticam sectam transeuntes". Ebenfo unbezweifelt ift es, daß in Ungarn bis zum genannten Datum 19. April 1908 die Mischehen auch in formloser Weise gültig geichlossen werden konnten; jo ausbrücklich in dem vom Gregor XVI. erlassenen Schreiben vom 30. April 1841 (Denziger n. 1485). Ist also die Che zwischen Claudia und Titus vor dem 19. April 1908 geschlossen, so liegt die praesumptio für die Gültigkeit der Che vor, und sie hat trot ziviler Scheidung oder Trennung als durchaus gultig und fortbeftehend zu gelten, bis nicht die Ungültigfeit des eriten

Abschluffes bewiesen ift.

Eine solche Ungultigkeit könnte sich herleiten 1. aus der Anschauung der Kontrabenten, insofern sie, oder wenigstens einer derselben, in der Zivilehe nur eine leere Zeremonie saben und in keiner Beise den Willen hatten, durch diese sich vor Gott und dem Gewissen zu binden. Kann bafür der Beweiß erbracht werden, dann ift die Ungültigkeit der in Frage stehenden Che erwiesen, weil der beiderseitige Konsens einen wesentlichen Mangel aufweift. 2. Dasselbe würde statthaben, wenn einer der Kontrabenten sich nur zeitweise binden wollte. Dieser Fall wird im genannten papitlichen Schreiben für die bezüglichen Gegenden speziell erwähnt mit den Worten "nisi tamen . . . in nuptiarum celebratione appositae fuerint conditiones substantiae matrimonii ex catholica doctrina repuznantes". Nämlich die Anschauung der Protestanten, als sei unter gewissen Umständen eine Trennung des Chebandes geftattet, zieht an und für fich noch nicht einen wesentlichen Mangel des wahren Chefonsenses und infolge beffen die Ungultigteit der Ehe nach fich. Es bleibt dieje Anschauung in der Regel eine nebenhergehende irrige Anschauung, mit welcher sich tropdem sehr wohl der Wille verbinden kann, die et nune eine mahre Che schließen zu wollen: dieser Wille genügt zum gultigen Chenbichluß. Burde aber wirklich beim Cheabichluß es gur Bedingung gemacht, daß man fich eventuell wäter wieder trennen fonne. so wurde ein solch bedingter Konsens eine gultige Che nicht bewirken fonnen. Sollten Grunde fein, bei ber in Frage ftehenden Che zwischen

Claudia und Titus einen solch bedingten Abschluß zu vermuten, so müßte man darüber sich Klarheit zu verschaffen suchen. Doch nur nach sicher erbrachtem Beweise kann daraufhin die Ehe für ungültig erklärt werden.

Anders liegt die Sache, wenn es sich um einen Sheabschluß nach dem 19. April 1908 handelt. Von dem Tage an gilt eine She, wie die der Claudia mit Titus, nicht mehr als Mischehe, sondern als She zwischen Katholiken. In dem Tekret "Ne temere" heißt es deutlich: "Statutis superius legibus tenentur omnes in catholica Ecclesia daptizati . . licet . . ab eadem postea desecerint. Ilebrigens ist dies nicht einzig durchschlagend für die Beurteilung der in Rede stehenden She. Selbst wenn sie noch als Mischehe gälte, so käme jene andere Bestimmung in Anwendung, daß die Vorschriften des Dekrets "Ne temere" für die Katholiken bindend seien, auch wenn sie mit Richtkaholiken eine She eingehen wollen: hievon machen nur die Mischehen der Deutschen im Deutschen Reiche untersbessen nur die Mischehen der Deutschen im Deutschen Reiche untersbessen auch die Ausnahme.

In allen Fällen also konnte Claudia nach dem 19. April 1908 eine gültige She nur schließen vor dem katholischen Pfarrer des Ertes und eine bloße Zivilehe müßte ohne jede weitere Untersuchung als vor Gott und dem Gewissen ungültig erklärt werden. Alsdann stände also einer neuen She der Claudia nichts im Wege: es wäre sogar durchgehends Pflicht des Pfarrers, auf baldige Erledigung aller etwa noch zu beobachtenden Formalitäten hinzuarbeiten und

der beabsichtigten Che zum Abschluß zu verhelfen.

Balkenburg (Holland). Aug. Lehmfuhl S. J.

II. (Hat das tirchliche Bücherverbot heute noch Bedeutung?) Die von Münster ausgegangene Bewegung gegen die firchliche Indergesegebung stützt sich vor allem darauf, daß das Gebot von vielen doch nicht beobachtet werde, und ein Geseg aufrecht erhalten, welches die Untergebenen nicht erfüllen, bringe der gesesgebenden Autorität mehr Schaden als Nugen, müsse als eheitens aufgehoben, zum mindesten beschwänkt werden. Ja in vielen Fällen, wendet man weiter ein, sei gerade die Versetzung eines Buches auf den Inder für gewisse Kreise eine ganz ausgezeichnete Empfehlung des Buches, das aus Haß gegen die Kirche, aus vorwiziger Keugierde von vielen gefaust und gelesen werde, welche sich sonst um solche Bücher nicht sümmern. Das Verbot des Buches trage erst recht zur Verbreitung des Buches bei. Es liegt ja diesen Einwänden ein Körnchen Wahrheit zugrunde; trozdem aber behält das sirchliche Bücherverbot auch heute noch seine Bedeutung.

Zunächst ift es gewiß, daß eine große Anzahl von Matholiken die Entscheidungen der obersten firchlichen Behörden mit Ehrsucht entgegennimmt und besolgt und dadurch vor vielen Gefahren für ihre Glaubenssestigkeit und Glaubensfreudigkeit, wie für ihre Sittlichkeit bewahrt wird. Für alle aber wird durch das Verbot eine Warnungstafel aufgestellt, welche vor den Gefahren warnt, und das

ift selbst für diejenigen, welche sich über das Gebot erhaben wähnen oder sich aus ernsten Gründen für entschuldigt halten, ein nicht zu unterschäßender Borteil. Es ist immer gut, wenn man, sei es aus Not oder aus Leichtsinn auf einem gefährlichen Wege geht, zu wissen, daß man sich vor gewissen Gefahren hüten musse. So wird man auch ein Buch mit größerer Vorsicht lesen, wenn man weiß, daß es verboten ist.

Biele Schriftsteller werden sich eine größere Aurückhaltung in der Aufstellung gewagter Meinungen auferlegen, aus Furcht, ihr Buch moge bem Inder verfallen. Es bleibt immer eine unangenehm empfundene Rennzeichnung einer Schrift, wenn fie verboten wird. Wir wiffen, welche Mibe fich seinerzeit Rraus gegeben hat, um seine Kirchengeschichte por diesem Schickfal zu bewahren. Ebenso ist es bekannt, daß Schell feineswegs, wie feine "fogenannten Freunde glauben machen wollten, spielend die Sindernisse überwunden" hat, welche die Indicierung seiner Werke ihm bereitete: sondern daß es ihm mit vollem Rechte ichwere Sorgen und Rämpfe verursachte, und daß er hoffte und wohl auch strebte, eine Aufhebung des betreffenden Defretes zu erreichen. Wir fagen das nicht, um zu tadeln, sondern um anzuerkennen, daß auch diese hochgelehrten Männer die Bedeutung Des Berbotes erkannten. Beide Manner haben mit Rücksicht auf das Urteil der kirchlichen Autorität größere Vorsicht obwalten laffen. So werden gewiß auch viele andere Schriftsteller vorsichtiger und gemäßigter in ihren Aufstellungen sein, als wenn ihnen eine solche Gefahr nicht brobte. Es verrät doch immer hochmutige Beschränktheit oder unfirchlichen Sinn, eine Berurteilung dirett herauszufordern.

Da durch das Berbot eines Buches nicht bloß der geistige, sondern vielsach auch der materielle Erfolg eines Buches beeinträchtigt wird, weil weniger Bücher verkauft werden, so kann für den Verfasser und Berleger des Buches der entgehende Gewinn und der erwachsende Schaden eine Mahnung sein, Bücher, welche gar zu sehr gegen Glaubens- und Sittenlehre verstoßen, zu schreiben und zu verlegen, und der Geldpunkt wird dann maßgebend selbst in solchen Kreisen, welche auf die Autorität und Gesetzgebung der Kirche sonst

wenig achten.

Durch ihr Bücherverbot gibt aber weiterhin die Kirche ihre Anschauung und ihr Arteil über gewisse Fragen der Glaubens- und Sittenlehre kund und leitet so ihre Kinder auf dem rechten Wege, auch ehe sie eine seierliche Lehrentscheidung gibt. Man kann vernünftigerweise nicht fordern, daß bei jeder neu auftauchenden Frage das kirchliche Lehrant sofort eine endgültige Lösung gebe. Nicht jeder Prosessor oder Schriftsteller, der sich etwas zu weit vorwagt, darf den Anspruch erheben, daß der Papst sogleich eine Kathedraleentscheidung über den aufgeworfenen Lehrsat erlasse. Das widerspricht ganz und gar der Art, wie Rom in solchen Fragen vorzugehen pflegt. Daher lassen solche Entscheidungen der maßgebenden kirchelichen Behörden die allgemeine kirchliche Anschauung und Auffassung

von einer Frage erkennen und zeigen, nach welcher Seite die kirchliche Antorität weift, und das hat für die Entwicklung der kirchlichen Lehre und des kirchlichen Lebens eine ausnehmende Bedeutung.

Auch die Bilicht, gewisse Arten von Büchern vor ihrer Beröffentlichung der firchlichen Brüfung und Approbation zu unterwerfen, hat eber Berechtigung, obschon vielleicht hie und da, wenn fie nicht im rechten Beifte geübt wird, manche Schwierigkeiten entfteben fonnen. Es können dadurch viele Gefahren im porhinein pon ben Gläubigen abgewendet werden. Schon die Rücksicht auf Die einzuholende Approbation wird manchen Berfasier abhalten, gar zu frei und zügelloß zu schreiben und offen gefährliche Lehren vorzutragen. Die Kirche hat da auch ein Mittel in der Hand, durch ein rechtzeitiges Gebot unreifes und lächerliches Machwerf zu unterdrücken. welches fie nicht bloß dem Saffe, sondern auch dem Spotte ihrer Reinde auszusepen geeignet ift. Man durfte manchmal eher wünschen, daß in letterer Beziehung größere Strenge obwalte in bezug auf Andachts-, Erbauungsbücher u. j. w. Nach all diesen Beziehungen hat also die kirchliche Büchergesetzgebung auch heute noch ihre volle Berechtigung; und wenn man einerseits die Leichtigkeit betrachtet. mit welcher man die Erlaubnis verbotene Bücher zu lesen erhalten fann, anderseits fieht, wieviel Spielraum oft die Approbation den Beiftern läßt, jo ift feine Befahr, daß aus der Indergeietgebung Die katholische Wiffenschaft einen Schaden erleidet.

Mißgriffe in der Durchführung nach der einen oder anderen Seite hin find natürlich auch hier, wie bei allen menichtlichen Einrichtungen nicht ausgeschloffen, heben aber den Wert der Einrichtung selbst nicht auf. (Bgl. Vermeersch, De prohib et censura libr. ed

3° n. 10-12, Goepfert M. Th. B. III n. 283 S. 340 f.).

Bielleicht ist es gut, auch noch einige Einwendungen zu horen, welche man bei der verflossenen Inderbewegung gewagt hat. Mitten im Rampfe lege man den Rampfern ein geiftiges Fasten auf, weil man ihnen das Studium der Schriften großer katholischer Belehrten verbiete. Zunächst eine Gegenfrage: Wie wurde man denn eine Beeresverwaltung nennen, Die mitten im Feldzug ben Soldaten Nahrungsmittel liefern würde, welche fehr schädliche Bestandteile enthalten, ja jogar nach und nach den gangen Organismus gerftoren fonnen? Anderseits ift benn unsere katholische Literatur jo arm an gediegenen Werken, daß unsere Laien — um diese handelt es fich vorzüglich - gerade nach den wenigen verbotenen Büchern greifen muffen? Und dann, wie leicht ift es doch, Erlaubnis zur Letture folder Bücher zu bekommen, wenn man deren bedarf? — Man hat auch eingewendet, der Laie wiffe auch nicht, welche Bücher auf dem Inder stehen. Man brauche fich auch nicht darum zu fümmern. Bas man aus den Zeitungen erfahre, fei nicht maßgebend u. j. w. Bewiß, wenn jemand nicht weiß, ob ein Buch, jei es durch die allgemeinen Regeln oder durch ein besonderes Gefet verboten ift,

fündigt er nicht. Wenn er aber ernften Grund zu zweifeln bat, bat er die Bflicht sich zu erkundigen, und wenn die Zeitungen dies berichten, so ift das doch ein Grund, um mindestens zu zweifeln, die Er-fundigung ist aber für den Geiftlichen sehr leicht und auch für den fatholischen Laien, sei es durch den Beichtvater oder den Seelforger oder einen sonst befreundeten Geistlichen nicht schwer. — Man hat auch gemeint, schließlich komme doch alles auf das Gewissen an, meil die kirchliche Behörde, welche die Vollmacht gebe, schlechte Bücher zu lesen, schließlich nur aus außeren Grunden urteile, den Seelenzuftand des Betreffenden nicht beurteilen konne. — Bewiß ift jeder zulet auf sein eigenes Gewissen angewiesen und auch die erlangte Erlaubnis berechtigt niemand, folche Bücher zu leien, wenn er für Glaube oder Sittlichkeit Schaden befürchtet. Und wenn in einem dringenden Falle die Erlaubnis nicht eingeholt werden kann, genügt der Gewissensausspruch für die präsumierte Erlaubnis. Aber doch ist es die erste Pflicht, sich mit dem Gebote abzufinden, und der sittliche Ernst, der sich darin offenbart, daß man sich dem Bebote unterwirft, besagt auch einen größeren Ernft bei der Letture. welcher der Gefahr mehr vorbeugt.

Bürzburg. Prof. Dr. Goepfert.

III. (Restitutionspflicht von Seite eines Dienft: boten.) Delphina flagt fich in einer Beichte an, daß fie fich oftmals Unredlichkeiten habe zuschulden tommen laffen. Als fie nämlich noch bei einer Herrschaft als Röchin bedienstet war, habe sie von dieser Den Auftrag erhalten, gewiffe Gintaufe in einer beftimmten Biftualienhandlung zu machen. Gie habe dies zwar getan, jedoch einen gewiffen Gegenstand habe fie ohne Vorwissen ihrer Herrschaft stets in einer anderen Warenhandlung getauft, weil fie erfahren habe, daß man denselben dort etwas billiger bekomme. So habe fie es jede Woche gehalten und fich das, um was fie die Ware billiger erftanden hatte, jedesmal zurückbehalten. Sie habe fich nämlich gedacht, der Berrichaft werde es doch ziemlich gleichgültig fein, ob fie diefen Gegenstand hier oder dort einkaufe und wenn fie fich bei diefer Belegenheit ein bifichen etwas "herausschlage", so werde man ihr dies gewiß schenken, da es ja doch nur eine Kleinigkeit und kaum der Rede wert sei. Nachdem aber diese Aleinigkeiten im Laufe der Zeit zu einer bedeutenden Summe angewachsen waren, wären doch ernstliche Bedenken über die Erlaubtheit ihrer Handlungsweise in ihr aufgestiegen, und ob sie nicht doch die Pflicht habe, Diese Summe zurückzuerstatten.

Auch habe die Dienstherrschaft ihr, als sie heiratete, noch ein Geschenk von 50 Kronen verabreicht, weil sie stets so "treu und red-lich" gedient habe. Sie habe es zwar angenommen, zweisse aber nach dem Gesagten sehr, ob sie es mit gutem Gewissen auch behalten dürfe.

Wie wird der Beichtvater zu entscheiden haben?

I. Wenn Delphina glaubte, das bei ihren Einkäufen Ersparte für sich behalten zu dürfen, so stehen dieser ihrer Ansicht die Moral-

prinzipien entgegen: "Nemo ex re aliena ditescere debet" und: "Qui parcit rei, parcit domino". Was also Delphina bei erwähnter Belegenheit erspart hat, das gehörte rechtmäßig ihrer Herrschaft, nicht aber ihr, und ift darum ihre Handlungsweise nach den Grundfagen de furtis minutis zu beurteilen. Hatte sie gleich im Anfange die Intention, per furta minuta perveniendi ad materiam gravem. jo ift fie ficher sub gravi zur Restitution gehalten, ausgenommen, wenn man mit moralischer Gewißbeit annehmen fonnte Die Dienit= herrichaft wolle eine Restitution nicht strenge fordern, was sich aber hier mit gutem Grunde wohl nicht annehmen läßt. Das Berhalten der Telphina gegenüber ihrer Herrschaft war jedenfalls ein unaufrichtiges und betrügerisches. Ohne Dieser etwas zu sagen, faufte fie entgegen deren Auftrag auch in einer anderen Warenhandlung ein und behielt das hierbei Ersparte eigenmächtig für sich. Würde diese unredliche Handlungsweise nur hie und da einmal vorgetommen fein, jo murde man annehmen können und dürfen, die Herrschaft wäre darüber weniger ungehalten gewesen, jedenfalls nicht in dem Grade, daß daraus eine Restitutionspflicht erwachsen würde. Nachdem aber Delphina ihre Betrügereien, wenn auch nur in fleinem Magitabe, fortgefest verübt hat, sich überdies einer Unaufrichtigfeit gegen ihre Dienstherrschaft, wie bemerkt, ichuldig gemacht hat, jo wurde diese über die Handlungsweise ihres Dienstmädchens, falls ihr jene befannt geworden mare, jedenfalls fehr ungehalten gewesen sein und die Rückerstattung des unterschlagenen Geldes, das bereits zu einer bedeutenden Summe, also ficher zu einer materia gravis, angewachsen war, schwerlich geschenkt haben.

Unders natürlich würde sich die Sache verhalten, wenn Delphina nicht gleich von Anfang an die Intention hatte, durch ihre keinen Betrügereien zu einer materia gravis zu gelangen, das jedesmal zurückbehaltene Geld nur ganz wenig war und zwiichen den einzelnen betrügerischen Handlungen doch wenigstens ein intervallum unius hebdomadae, wie dies in unserem Kajus zutrifft, gelegen war. (Cfr. Noldin: "Summa theol. mor." ed. V. "De praeceptis" n. 412). In diesem Falle bilden nämlich die einzelnen Handlungen fein unum morale mehr, infolgedessen auch die res retenta nicht zu einer materia gravis anwachsen, und somit eine Restitution nicht urgiert

werden fann, wenigstens nicht sub gravi.

II. Wie verhält es sich nun aber mit dem Hochzeitsgeschenke von 50 Aronen, das Delphina von ihrer Herrschaft für ihren "treuen

und redlichen" Dienft erhalten hat?

Wollte die Dienstherrichaft unter dem Ausdruck "treuen und redlichen" Dienst nur das belohnen, daß, wie sie glaubte, Delphina sich während ihres Dienstes ihr gegenüber nie eines Diebstahles, Betruges oder einer sonstigen bedeutenderen Unredlichkeit schuldig gemacht hat, dann konnte Delphina freilich nicht mit gutem Gewissen das Geschent annehmen, weil eben bei ihr die Bedingung sehlte, derentwegen ihr das Geschent gemacht wurde. Wollte aber die Dienstherrs

ichaft, wie wir annehmen dürfen, unter obigem Ausdruck auch das wohlauständige, sittliche Verhalten ihres Dienstmädchens, seinen Sifer in Erfüllung der obgelegenen Pflichten u. s. w. belohnen, dann konnte dieses, salls es in dieser Beziehung bei ihm nicht sehlte, wenigstens zum Teile mit gutem Gewissen das Geschenk annehmen. Ferner ist es auch sehr ungewiß, ob wohl die Herrschaft, nachdem sie das Geschenk doch schon einmal gegeben, dasselbe von Delphina wiederum annehmen würde, im Falle es diese aus Gewissensbedenken zurückzgeben würde. Vielleicht gibt sie sich schon zufrieden mit der Restitution, die Delphina leisten wird, wenn sie zu einer solchen überhaupt verpflichtet werden kann.

Ein anderer Umstand endlich, der zugunsten der Delphina spricht, wäre der, daß sie vielleicht nur wenig vermöglich ist und man darum mit vieler Wahrscheinlichkeit annehmen kann, daß deswegen die Herrischaft das Geschenk weniger streng zurücksordern werde, auch für den

Fall, daß die Beschenkte desselben nicht würdig wäre.

Delphina besitzt also nach dem hier Gesagten ein Geschenk, das ihr zwar ganz freiwillig gegeben wurde, von dem es aber doch wieder nicht ganz gewiß ift, ob sie es auch mit gutem Gewissen behalten darf. Also zurückgeben oder nicht? Ich glaube, diese Frage läßt sich am besten entscheiden nach einer analogen, welche von den Moralisten behandelt wird, nämlich, ob jemand, der sich arm stellt, ohne es zu sein, über die von ihm erbettelten Almosen das Sigentumsrecht erlangt und somit dieselben behalten darf. Die sontentia communior beantwortet diese Frage verneinend, weil das Almosen seiner Natur nach in der Albsicht und zu dem Zwecke gegeben werde, der Not eines Dürstigen abzuhelsen; diese Absicht könne aber nicht angenommen werden, wo keine Not und Dürstigkeit sich vorsinde. Die Verteidiger dieser Ansicht fordern darum, daß das Erbetene entweder dem Kerrn zurückgegeben oder unter wirklich Arme verteilt werde, indem dadurch ja auch der ursprünglichen Absicht des Spenders entsprochen würde.

Undere Theologen dagegen lehren, daß der scheindar Arme auf das von ihm erbettelte Almosen das Eigentumsrecht erlange und somit nicht verpflichtet sei, dasselbe zurückzuerstatten. (Cfr. Lessius lib. 2. de just. c. 18. dub. 17. n. 132). Sie begründen diese Ansicht damit, daß angenommen werden dürse, der Spender habe bei seiner Gabe primario et principaliter die Absicht gehabt, ein Werk der Gottes- und Nächstenliebe zu üben, während die Unterstüßung des

Armen nur in fefundärer Beise beabsichtigt wurde.

Elbel (Theol. Decal. p. 2. conf. 9. n. 285) hält beide Meinungen für probabel und macht noch die praftische Bemerkung, daß es der Klugheit entspreche, die zur Restitution verpslichtende Ansicht nicht zu urgieren, weil sonst aus einer injustitia non omnino certa leicht eine injustitia formalis entstehen könnte.

Diese Entscheidung kann, wie gesagt, propter analogiam auch auf unseren Fall angewendet werden und dies um so mehr, als es

fich hier nicht um eine erbettelte Gabe, sondern um ein Geschenk handelt, das die Inhaberin desselben gang ohne ihr Zutun erhalten hat. Delphina mag also ihr Hochzeitsgeschenk behalten. P. T.

IV. (Zur Leichenverbrennung in Desterreich.) Fast brei Jahre sind verstossen, seitdem ich die Abhandlung Sarg oder Urne? in unsere Quartalschrift schrieb. (Bgl. 1906 II. H. S. S. 320—330 und III. H. S. S. 501—517.) Ich kann mit Freude konstatieren, daß dieser Arbeit große Anerkennung gespendet worden ist und berufe mich dasür auf die Tatsache, daß, abgesehen von Brivatbriesen an mich, auch theologische Blätter insonderheit darauf aufmerksam gemacht haben, in speziell ehrender Weise der Literarische Handweiser, und daß man die Arbeit unter die Literatur über diese Fachsrage eingereiht hat, wie das neue Virchenrecht des Grazer Gelehrten Haring beweist. Ich habe dieser modernen Frage sortwährend meine Ausmerksamkeit zugewendet. Für heute möchte ich Bericht erstatten über die Fortschritte der Leichenverbrennung in Desterreich.

## A. Mitglieder.

In Desterreich besteht ein deutscher Berein, der für die Idee eintritt und in jeder Beise dafür Propaganda macht und agitiert. Er führt den Namen "Berein der Freunde der Feuerbestattung "Die Flamme" und hat seinen Sig in Wien (VII/1, Siebensternsgasse 16a). Demselben sind angeschlossen die Zweigvereine Bodensbach, Gablonz a. A., Graz, Linz, Reichenberg, Salzburg, TeplipsSchönau und der ArbeitersZweigverein Wien.

Seit Mai 1904 ift Bobenbach und Teplig- Schönau neu bazu gekommen. An Mitgliedern beträgt der Zuwachs seit 1904 nicht weniger als 578. Die Mitglieder, respektive deren Zuwachs verteilen

fich auf folgende Weise:

| fruj muj jorgenoe zoeije. |                            |  |  |  |  |  |  |  |  |
|---------------------------|----------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|
| 1904                      | 1908                       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Gablonz 125               | Bodenbach 47               |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Reichenberg 133           | Sablonz 138                |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Graz                      | Graz 185                   |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Linz a. D 15              | Ling a. D 60               |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Salzburg                  | Reichenberg 141            |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Arbeiter=Zweigverein      | Salzburg                   |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Wien 53                   | Teplitz-Schönau 89         |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Bentralverein 914         | Arbeiter=Zweigverein       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Im gangen laut Jahres-    | Wien 35                    |  |  |  |  |  |  |  |  |
| bericht 1279              | Summe der Zweigvereine 747 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Summe d. Zentralvereines  |                            |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Gefamtsumme               |                            |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                           |                            |  |  |  |  |  |  |  |  |

<sup>1)</sup> Bgt, die Einsadung zu der Sonntag den 3. Mai 1908, 10 Uhr vor mittags, im größen Sigungsjaale der niederösterreichischen Handels und die werbekammer I., Srubenring 8, stattfindenden XXIII. ordentlichen General versammlung S. 4.

So ergeben die 1857 Mitglieder im Jahre 1908 gegen 1279

im Jahre 1904 eine Bermehrung der Mitglieder um 578.1)

Es wäre jedoch nicht richtig, anzunehmen, als seien durch diese Zahlen die gesamten Mitglieder der aufgezählten einzelnen Städte angegeben. Denn manche schließen sich auch in solchen Städten, in welchen ohnehin Zweigvereine gegründet sind, direkt dem Zentraleverein in Wien an. So sind Mitglieder des Zentralvereines in Bodenbach 2, in Gablonz 1, Graz 19, Linz 7, Reichenberg 1, Salzburg 6, Teplit-Schönau 13.

Weil die Quartalichrift in Linz in Oberöfterreich erscheint, so jei es gestattet, die Zahl der Mitglieder in unserem Kronlande etwas

näher anzusehen.

| Ling (60 3.= | B. und 7 im |     |  |   |  |    |         |    |  |  | ٠. | 76 |    |    |
|--------------|-------------|-----|--|---|--|----|---------|----|--|--|----|----|----|----|
| Zentralvere  | in)         |     |  |   |  | 67 | Ried.   |    |  |  |    |    |    | -5 |
| Aligen       |             | ,e  |  | ٠ |  | 1  | Schärdi | ng |  |  | ٠  | ٠. | 1. | 1  |
| Gmunden .    |             |     |  |   |  |    | Schneeg |    |  |  |    |    |    |    |
| Schloß Grub  |             |     |  |   |  | 2  |         |    |  |  |    |    |    |    |
| Raufing      |             |     |  |   |  | 1  | Wels    |    |  |  |    |    |    |    |
| Mattighofen  | ٠           |     |  |   |  | 2  | Weyer   |    |  |  |    | 1  |    | 1  |
| Munderfing   |             | . % |  |   |  | 1  |         |    |  |  |    |    |    |    |

Fürtrag . 76 Summe . 92 Unter den Ehrenmitgliedern, Stiftern, Förderern und Gönnern

findet sich tein Oberöfterreicher.

Doch sind nicht alle Kronländer vertreten, so entdeckte ich kein

Mitglied aus Rrain und der Bufowina.

Stellen wir die Reichshauptstadt der Provinz gegenüber, so ersieht man deutlich, wie wenig Anklang außer Wien die Idee sindet. Auf Wien entfallen 1 Ehrennitglied (die übrigen 15 dom Ausland), 1 Stifter, 1 Förderer, 10 Gönner und 611 ordentliche Mitglieder; dazu kommen vom Arbeiter-Zweigverein 35, das ergibt im ganzen 659 Mitglieder. Auf das Ausland entfallen an lebenden Mitgliedern aller Kategorien 56 (und zwar verteilen sich dieselben auf solgende Länder: Deutschland, Serbien, Rußland, Rumänien, Schweiz, Frankreich, Italien, Holland). Demnach bleiben sier Desterveich-Ungarn außer Wien (inklusive Bosnien) 1160 Mitglieder aller Kategorien. Rach dem Prozentsat Wien: Desterveich-Ungarn müßten es zirka 14.000 sein! Es gibt ganz respektable Provinzskädte mit einer lächerlich kleinen Zahl von Mitgliedern, so Innsbruck (5), Ausstig (3), Eger (4), Klagensurk (8), Krakau (2), Mährisch-Schönberg (1), St. Pölten (1), Triest (4) u. s. w. s. w.

## B. Bermögen.

Der Verein hatte im Jahre 1907 eine Gesamteinnahme von 30.767.12~K, darunter einen Saldo-Vortrag von 1906 in der Höhe von 807.45~K. Der Baufondskasse-Ausweis notiert eine Summe von

<sup>1)</sup> In Prag ist auch ein czechischer Verein mit zirka 1000 Mitgliedern.

8879.54 K, der Kautionsdepotkasse-Ausweis für 1907 notiert 6112:80 K influsive des Saldo-Vortrages vom Jahre 1906.

## C. Agitation.

Die Agitation betreibt der Verein teils durch mündliche Vorträge, teils durch Brojchüren und jonstige Drucksorten, teils durch jein Organ, den "Phönix". So wurden beispielsweise im Jahre 1907 für einen Vortragszyklus des Dr. Weigt 748:60 K ausgegeben, für andere Vorträge 343'64 K, für Broschüren, Satzungen und Drucksorten 546'72 K.

Der "Bhönix" tritt mit dem Jahre 1909 in den XXII. Jahrgang, erscheint monatlich in einer Höhe von 11.000 Exemplaren und kostet ganzjährig 4:80 K. Er führt den Untertitel "Blätter für fakultative Teuerbestattung und verwandte Gebiete". Gine Rummer ift 16 Seiten ftart, Druck und Papier find jauber und gefällig. Die Muftrationen umfaffen größtenteils Krematorien, Urnenheine, Rolumbarien u. i. w.

Sehr intereffant flingen Einzelheiten aus ber am 3. Mai 1908 abgehaltenen XXIII. Generalversammlung des Bereines "Flamme".1)

Der Volksbildungsverein in Nigborf (bei Rumburg) - jo wußte der 2. Bereinsschriftführer Berr Professor Rudolf Boeck gu erzählen - war durch einen Aufruf veranlagt worden, sich als Intereffent der Feuerbestattungsidee zu deklarieren und um Abhaltung eines Bortrages zu ersuchen. Dieser Aufruf war durch den 2. Schriftführer an 360 deutsche Zeitungen Desterreich-Ungarns versendet worden. "Leider beteiligen sich gerade unsere Biener Blätter viel zu wenig an der Propaganda, fehr zu Unrecht und zum Schaden eines gefunden Fortschrittes; denn sie verkennen die außerordentliche Tragweite der Kremationsfrage speziell auch als politisch wertvolles Naitationsmittel gegen die Unduldsamfeit unserer Gegner noch immer vollständig."

Der Referent Bock flagt weiterhin, daß der Berein leider auf dem großen internationalen Freidenkerkongroß, anfangs September 1907 in Prag, nicht vertreten war. Dafür war der Berein um fo tatfräftiger vertreten bei einer Manifestations Berfammlung zugunften ber Teuerbestattung von Seiten ber beutschen Settion "Freier Gedante" des Bundes der Freidenter Bohmens

am 28. November 1907.

Mis Gegner wird furz angegeben ber Klerifalismus Der

verschiedenen Konfessionen.

Der Bericht meldet auch, daß der Wahlfeldzug fur die letten Reichsratswahlen benütt worden ift, um die verschiedenen Mandidaten über ihre Stellung zur Kremation zu befragen. Doch "aus eigener Initiative ift bisher von feiner Seite etwas im neuen Barlamente

<sup>1)</sup> Bgl. Jahresbericht für die Zeit vom 31. März 1907 bis 31. März 1908 bes Bereines "Die Flamme".

angeregt worden. Das Interesse geht leider vielfach über platonisch-

akademische Aeußerungen nicht hinaus."

Ueber die Bünsche und Ziele des Bereines wird der Lefer am besten unterrichtet durch die Resolution, die am 28. November 1907 in Brag gefaßt worden ift. Sie lautet: "Die am 28. November 1907 im großen Börsensaat in Brag tagende Versammlung der deutschen Ortsgruppe "Freier Gedanke" erblickt in dem heute noch für die im Reichprate vertretenen Königreiche und Länder aufrecht erhaltenen und durch feine stichhaltigen Gründe irgendwie gerechtfertigten oder durch Gesetz gestützten Verbote der wahlfreien, sogenannten fakultativen Feuerbestattung eine rücksichtslos schroffe Verletzung des Rechtes ber freien Selbstbeitimmung, der perfonlichen Freiheit, der schuldigen Rücksicht gegen die letztwilligen Verfügungen derjenigen, die ihren Leichnam eingeäschert wiffen wollen. Die Versammlung protestiert energisch gegen die ohne jeden genügenden Berjuch einer wirklichen Begründung erfolgten Ablehnungen der wiederholten Gingaben und Refurje der Teuerbestattungsvereine in Wien und Brag an Die betreffenden Statthaltereien, beziehungsweise an das Ministerium des Innern wegen Errichtung von Krematorien in Graz und Brag . . .

Die Berjammlung betont auf das entschiedenste die längst begründete und anerkannte Notwendigkeit der fakultativen Feuerbetattung besonders für die Großstädte und erwartet, daß die f. f. Regierung in dieser Frage sich endlich von dem verderblichen Einfluß der beschränkten und beschränkenden Bornrteile des Klerikalismus befreit und über den Parteien stehend, nicht Partei nehmend, sich auf den Standpunkt einer wirklich modernen Behörde stellt, indem sie, ganz abgesehen von den zwingenden volkshygienischen und volkswirtschaftlichen Gründen, den Grundsatztven, d. h. wahlstreien Feuerbestattung endlich einmal praktisch zur

Geltung bringt.

D. Feuerbestattungen aus Defterreich.

Wenn man sich um die Zahl derjenigen frägt, die aus Desterreich sich verbrennen ließen, so wäre es falsch, diese Zahl ins Verbältnis zu seinen zu denen, die begraben würden. Denn in Desterreich ist die Feuerbestattung verboten und sobald dieselbe freigegeben wird, dürste die Zahl erheblich sich vergrößern. Von den 1,200.000 Leichen Desterreich Ungarns sind im Verichtsjahre (31. März 1907 bis 31. März 1908) nur 64 verbrannt worden. Das ist per se ein lächerlich geringer Prozentiat. Aber gegen das Vorjahr konnte der Resernt eine Zunahme um 50% konstatieren! Im Vorjahre waren es 43 Desterreicher, die sich verbrennen sießen (30 männliche und 13 weibliche Leichen), im Verichtsjahre sind es 64. Das gibt doch zu benken!

Die Leichen verteilen sich nach der Herfunft: Wien 21, Prag 11, Graz 8, Linz 2, Gablonz 1, Střelouč 2, Znaim 1, Kronstadt 1,

Börz 1, Baden bei Wien 1, Salzburg 2, Triest 1, Parich 1, Karbin i. B. 2, Friedland i. B. 1, Bubentsch 1, Neichenberg i. B. 1, Tepliy-Schönau 1, Meran 1, Königinhof 1, Asch i. B. 1, Bozen 1, Plars bei Meran 1.

Die Feuerhallen partizipieren davon: Chemnig i. S. 23,

Gotha 30, Jena 1, Mainz 1, Stuttgart 1, Ulm a. D. 9.

Stift St. Florian. Dr. Joh. Chr. Gfpann.

V. (Kommunion an Kranfe, die nicht mehr nüchtern find.) I. Kooperator Commodus wird zu einem Manne gerufen, der fich durch einen Sturg lebensgefährlich verletzt hat. Es ift 9 Uhr abends, als der Briefter mit dem Biatifum und dem beiligen Dele beim Berunglückten anlangt. Mit Schrecken bemerkt er, bag ber Aranke vollständig bewußtlos ici. Er kann ihn nur sub conditione lossprechen und spendet ihm das Sakrament der letten Delung und den Sterbeablaß. Das Bigtitum fann er ihm aber nicht reichen. weil der Kranke nicht schlucken kann. Auch der inzwischen erschienene Argt konstatiert, daß der Kranke nicht einmal Wasser, geschweige denn die heilige Spezies schlucken kann. Was tun? Soll nun Commodus das Liatifum auf dem schlechten, nächtlichen, 3, Stunden langen Beg wieder gurucktragen? Die Pfarrleute werden dann wieder fagen, daß der Briefter für den Kranken, dem er das Bigtitum nicht mehr habe reichen können, recht viel beten muffe. - Während Commodus jo deliberiert, spricht eine Frauenftimme: "Bitt', Hochwürden, die Schwefter des Berunglückten bier ift eine alte, frant liche Person. Den ganzen Winter hat sie nicht zur Rirche geben können. Nicht einmal die Ofterbeicht hat sie verrichten können. Jest ift die Ofterzeit schon einige Tage um. Wenn Sie ihr . . . " Das war ein Gedante! Commodus fragt die alte Schwester, ob fie beichten wolle. Sie ist gern dazu bereit. Er absolviert sie und reicht ihr auch die heilige Kommunion, zu den Anwesenden jagt er entschuldigend: "Nach einer neuen Entscheidung des Bapftes darf ich solchen Berfonen, die langer als 1 Monat franklich find, die Rommunion reichen, auch wenn sie nicht mehr nüchtern sind." Num recte?

II. Gleich am nächsten Tag wird er wieder zu einem Kranken gerusen. "Den alten P. hat der Schlag getrossen." Alengiklich fragt Commodus: "Kann er noch schlucken"? Der Bote erwidert: "Das weiß ich nicht. Man hat mir nur gesagt, daß er nicht mehr reden kann." Der Priester denkt sich: "Sicher ist sicher und ninnnt wieder das Biatikum mit. Der Kranke ist dei Bewußtsein, kann aber nicht reden und leider auch nicht schlucken. Krampshaft bemüht er sich, einen Lössel woll Wasser hinunterzuwürgen. Tränen stürzen ihm aus den Angen, wie er den Kopf schüttelt, als wollte er sagen: "Ich kann wirklich nicht." Was tun? Das Allerheiligste unter riesigem Ausseln zurücktragen? Im ganzen Hause war keine Person, die noch nüchteru gewesen wäre. Da erinnert sich Commodus, daß in einem 5 Minuten entsernten Hänschen eine Kranke sei, der er schon öfters devotionis

causa die heilige Kommunion gespendet habe. Er schieft einen Boten zu ihr. Inzwischen betet er dem P. die Afte der geistlichen Kommunion vor. Da kommt der Bote mit der Nachricht, die kranke Nachbarin freue sich sehr, daß sie so unerwartet der Gnade der heiligen Kommunion teilhaftig werde. Commodus geht zu ihr und reicht ihr die Kommunion, obgleich sie sagt, daß sie schon "etwas Milch getrunken" habe. Num recte?

Ad I. Commodus hat nicht richtig gehandelt. Das Gebot der Nüchternheit vor dem Empfange der heiligen Kommunion ist ein strenges. Die Gründe, die er anführt: weiter Heimweg, Kränflichfeit der Schwester des Berunglückten, sind nicht genügend, das Gebot aufzuheben. Die Entscheidung Papst Pius X. "Decretum de S. Communione intirmis non ieiunis" (Linzer Diözesandt. 1907 Nr. 1) hat er falsch ausgelegt, da dies Defret den Kranken nur etwas per modum potus zu nehmen erlaubt. Die fränkliche Schwester hat aber tagsüber auch etwas gegessen, für sie galt also dies Bewilligung Seiner Heiligkeit nicht. Commodus hätte entweder dis Mitternacht warten und dann erst die Kranke sommunizieren sollen, oder er hätte die heilige Hostie in die Kirche zurücktragen sollen.

Ad II. Commodus hat recht gehandelt, da die Kranke, die nur "Suppe getrunken hatte", von der Begünstigung obzitierten Dekretes Gebrauch machen konnte.

Rohrbach.

Betrus Dolzer.

VI. Die rechte Absicht bei der täglichen Kommunion.) Rovellus, ein angehender Kaplan, wird von seinem Bfarrer, Expertus, gebeten, nicht allzuviel Zeit einzelnen frommen Glänbigen im Beichtstuhl zu widmen, sondern viel eingehender die "Jährlinge" und selteneren Bonitenten auszufragen, zu belehren und zu disponieren. Novellus erkennt die Berechtigung des wohlgemeinten Rates, stützt sich jedoch bei seiner Praxis auf den Umstand, daß er sich gemäß dem neuen Defret Sacra Tridentina bei den häusig und täalich Rommunizierenden auf ein besonderes Eramen und einen Unterricht über "die rechte Absicht" einlassen musse. Der Herr Pfarrer entgegnet ihm furz, noch nie habe er darüber bei seinen zahlreichen Bönitenten in der Beicht auch nur ein Wort erwähnt. Diese Praris icheint dem Herrn Kaplan jehr bedenklich, da ja das Defret ausdrücklich an drei Stellen (n. 1. 2. 5.) die "richtige und fromme Abficht" verlangt und betont. Weil dennoch Der Herr Pfarrer Expertus hier keinen Unterschied gelten lassen will zwischen täglicher und seltener Kommunion, bringt Novellus den Kasus vor das Forum seines Beichtvaters.

Was soll nun der Beichtvater dem eifrigen Kaplan Novellus antworten:

1. in Betreff der Notwendigkeit dieser "rechten Absicht" und der Größe des Fehlers bei etwaigem Mangel derselben;

2. in Betreff ber bisherigen Pragis beiber Seelforgspriefter und ber beiberfeits angeführten Grunde;

3. in Betreff der besten Urt und Beise, die richtige Absicht beim Bönitenten zu erkennen und bemgemäß zu handeln?

In unserer Antwort können wir uns enge anschließen an zwei klaisliche Autoritäten, Kardinal Gennari und P. Julius Lintelo S. J.1)

Ad 1: Kardinal Gennari erörtert in der Märznummer des Monitore ecclesiastico vom Jahre 1907 in seiner gewohnten gründelichen Weise die Doppelfrage, ob der ohne die richtige Abssicht zur heisigen Kommunion hinzutretende Gläubige eine schwere oder eine lähliche Sünde begehe, und ob er irgend welche Frucht der Kom-

munion empfange.

Aus dem allgemein bekannten Grundsab, daß die Moralität einer Handlung hauptjächlich durch die Absicht oder den Zweck bestimmt wird, folgert er zunächst den Schluß: Der schluß: Der schluß: Zweck insigiert die Handlung selbst, mag das Objekt derselben an sich auch noch so vorzüglich sein. So lehren alle Gottesgelehrten mit St. Thomas. Dieser sagt (1. 2. q. 19. a. 7. ad 2.): Voluntas non potest diei bona si intentio mala sit causa volendi; qui enim vult dare eleemosynam propter inanem gloriam consequendam, vult id. quod de se est bonum, sub ratione mali; et ideo, prout est volitum ab ipso, est malum; unde voluntas eius est mala. Dwohl demnach, so solgert Gennari weiter, die heilige Kommunion ein ganz vorzügsliches und göttliches Objekt ist, wird dennach durch den schlechten Zweck, der jemanden hauptsächlich zum Tisch des Herrn hinzusührt, diese Handlung schlecht und fündhaft.

Damit ist sedoch die Handlung noch nicht notwendigerweise als schwer sündhaft erwiesen. Vielmehr hängt die Schwere dieser Sünde ab vom Grade der Schlechtigkeit des Zweckes. Ist dieser nicht graviter, sondern nur leviter unerlaubt, so ist der Abn-

munion ebenfalls nur mit einer läglichen Gunde behaftet.

Gemäß diesem Prinzip beurteilt Gennari die im Dekret von 1905 erwähnten sehlerhaften Absichten (aus Gewohnheit, aus Sitelkeit, aus menschlichen Rücksichten) und erklärt, dieselben seien, im allgemeinen zu reden, nur kleine Fehler, auch dann, wenn diese ungeordenten Absichten vorherrichen sollten. Es scheint ihm daher die mit einer solchen Absichte empfangene Kommunion nur eine läßliche Sinde nach sich zu ziehen, vorausgesetzt, daß die übrigen Bedingungen vorhanden sind, und daß man die rechten und heiligen Absichten nicht positiv ausschließt. Dieses positive Ausschließen wird nur in seltenen Fällen eintreten, denn es setz schon ein bedeutendes Maß vorsählicher Bosheit oder Heuchelei voraus.

<sup>1)</sup> S. das Reierat des P. Lintelo über die Pilichten der Prediger und Beichtväter . . . auf dem eucharistischen Kongreß zu Met (Tournai, Casterman 1907) und als Appendix zu dieser Brojchüre die klare Studie Kardinal Gennaris.

Wenn ferner das Dekret (n. 2.) die richtige Absicht bei der Kommunion aus (bloßer) Gewohnheit oder aus menschlichen Nückssichten nicht anerkennt, so wird in diesen Motiven eine ungeordnete Nebenbedeutung (Gewohnheit, Mechanismus, menschliche Nückssichten, Augendienerei u. dgl.) mit einbegriffen. Keineswegs aber ist dadurch das Motiv einer wohlgeordneten Gewohnheit oder berechtigter menschlicher Rücksichten ausgeschlossen. "Wer wird denn, frägt P. Lintelo, jemanden tadeln, daß er ein Almosen aus Gewohnheit gibt oder der heiligen Messe am Sonntag aus Gewohnheit beiwohnt? Wer wird einem Kinde einen Vorwurf machen, wenn es sich bei seinem Gehorsam von der Aussicht auf eine (irdische) Belohnung leiten läßt?" Den höchsten Grad der Vollkommenheit erreichen diese Motive freilich nicht. Wo jedoch andere übernatürliche Motive nicht geradezu ausgeschlossen sind, wird man hier keinen positiven Fehler in der Absicht wahrnehmen.

Und felbst für den Fall, daß die Hauptabsicht bei der heiligen Kommunion leviter unerlaubt ist, behauptet Kardinal Gennari, bie Seele werde nicht vollständig der heilsamen Wirkungen des Sakramentes beraubt. Denn nach der Lehre des heiligen Thomas bringt die im Stande der Gnade empfangene Rommunion immer ihre Wirkungen ex opere operato hervor, selbst wenn sich in den Akt der Kommunion eine lägliche Sunde einschleicht, die deren Frucht nur vermindert. Er unterschribet nämlich die läglichen Sunden, infofern sie früher begangen sind und insofern sie im Aft der Rommunion selbst begangen werden (praeterita — actu exercita). "Primo modo peccata venialia nullo modo impediunt effectum huius sacramenti. Potest enim contingere, quod aliquis post multa peccata venialia commissa devote accedat ad hoc sacramentum et plenarie huius sacramenti consequatur effectum. — Secundo autem modo peccata venialia non ex toto impediunt huius sacramenti effectum, sed in parte; dictum est enim, quod effectus huius sacramenti non solum est adeptio habitualis gratiae vel caritatis, sed etiam quaedam actualis refectio spiritualis dulcedinis, quae quidem impeditur, si aliquis accedat ad hoc sacramentum per peccata venialia mente distractus. Non autem tollitur augmentum habitualis gratiae vel caritatis" (III. P., g. 79. a. 8.). Der Beilige redet hier nicht nur von Zerstreuungen im Afte der Kommunion, sondern ganz allgemein erörtert er: Utrum per veniale peccatum impediatur effectus huius sacramenti.

Rardinal Gennari widerlegt dann noch den Ginwand einer angeblichen Profanation des erhabenen Sakramentes mit dem Hinweis, daß es sich infolge der nur leviter unerlaubten Absicht ebensalls nur um eine läßliche Irreverenz handelt, die erst dann zu einem grave sacrilegium führen würde, wenn der Zweck graviter ichlecht und unerlaubt wäre.

A fortiori bleibt der Att der Kommunion gut, lobenswert und verdienstlich, wo sich der Kommunitant hauptsächlich von der

rechten Absicht, von der Verherrlichung Gottes und Vereinigung mit Chriftus und von seinen geistlichen Bedürsnissen leiten läßt, selbst wenn sich nedendei läßlich sündhafte Absichten einschleichen würden. Auch dies bestätigt der heilige Thomas, wo er von der intentio praecedens et consequens (al. concomitans) redet: "Sed si intentio sit consequens, tune voluntas potuit esse bona; et per intentionem sequentem non depravatur ille actus voluntatis qui praecessit, sed actus voluntatis qui iteratur" (I. 2. q. 19. a. 7. ad 2.).

Wenn demnach beim Empfang der heiligen Kommunion die rechte Absicht dominiert und der Sitelkeitsgedanke oder die falsche Menschenrücksicht nur als Impuls dient, so bleibt die Kommunion gut, obwohl der Kommunikant durch seine wissentliche Einewilligung in eine nachfolgende und impulsive ungeordnete Nebenadsicht eine läßliche Sünde begeht. Fehlt dabei die volle Advertenz und die überlegte Ginwilligung, so ist auch die läßliche Sünde hier

ausgeschlossen.

Aus all seinen Erörterungen zieht Gennari den Schluß: Nur in einem Fall soll die häusige und tägliche Kommunion — coteris suppositis — nicht angeraten werden: Wenn man sie mit einer nicht richtigen Absicht empfangen würde, und zwar mit voller Advertenz und Einwilligung. Ist die Hauptabsicht richtig trot anderer leviter unerlaubter Nebenahsichten, so soll man die stets fortschreitende Läuterung der Absicht durch Zurückweisung der unerlaubten Zwecke anraten; aber man soll die Gläubigen nicht von der täglichen Kommunion abwendig machen; denn diese ist das mächtigste Mittel, um die Absicht vollends zu läutern und die wahre christliche Bollkommenheit zu erlangen.

Ad 2. Nachdem Herr Naplan Novellus einmal die wahren Prinzipien in Betreff der Tragweite und Notwendigkeit der richtigen Ubsicht beim Empfang der häufigen und täglichen Kommunion erkannt hat, wird es dem Beichtwater ein Leichtes fein, ihn von seiner falschen

Praxis abzubringen.

Falsch ist die bisherige Praxis des Herrn Kaplans vor allem

aus folgenden Gründen:

a) In der Seelsorgspraxis überhaupt und schon gar bei frommen Gläubigen muß man sich an das Prinzip halten: Nemo malus habendus, nisi prius probetur. "Die Abwesenheit der rechten Meinung, sagt Lintelo, wird nicht präsumiert, sondern muß bewiesen werden." Durch sein ausführliches Examen aber und seinen diesbezüglichen Unterricht in jedem einzelnen Fall innerhalb des Beichtstuhles zieht Herr Novellus die gute Absicht all seiner Pönitenten saktisch in Zweisel. Warum sollten wir denn schon im vorhinein, besonders dei frommen Christen, die sich in einer ziemlich unabhängigen Stellung besinden, zweiseln an der Reinheit ihrer Absicht bei der täglichen Kommunion? Wahrhaftig, menschliche Rücksichten spielen heutzutage bei der häufigen und täglichen heiligen Kommunion eine schwache

Rolle und sind, angesichts des herrschenden Indisserentismus und der mit der täglichen Kommunion verbundenen Opfer an Zeit und Schlaf und Bequenlichkeit, vielmehr imstande, unentschlossene Seelen vom Tisch des Herrn abzuhalten, wie es leider die Ersahrung beweist.

b) Das Defret Sacra Tridentina betont zwar an drei Stellen die Notwendigkeit der "rechten Absicht", weil es eben endgültig die Frage nach den zur täglichen Kommunion notwendigen und hinsreichenden Bedingungen entscheidet. Keineswegs aber verlangt es durchzehends "in der Beicht ein besonderes Examen und einen eingehenden Unterricht über die rechte Absicht", ebensowenig, wie es vom Beichtwater verlangt, daß er jeden einzelnen Pönitenten vor der heiligen Kommunion noch ganz eigens frage, ob er im Stande der Gnade sei und die Taufe empfangen habe.

c) Endlich ift die Prazis des Herrn Novellus sehr geeignet, die eitle Furcht und Aengstlichkeit vieler Christen vor der täglichen Kommunion noch zu mehren, anstatt sie nach dem Geiste der Papste Leo XIII. und Bius X. und des Defretes von 1905 nach Möglichkeit

zu entfernen.

d) Auch ber Grund des Herrn Pfarrers Expertus, die Zeit im Beichtstuhle vor allem dem Ausfragen, der Belehrung und Disponierung der "Jährlinge" und der selteneren Pönitenten zu widmen,

darf nicht unterschätzt werden.

Was die Braris des Letteren anbelangt, so zeugt sein Benehmen jedenfalls von viel größerer Menschenkenntnis und richtigerer Auffaffung des Dekretes von 1905. Und vorausgesett, daß die Gläubigen feiner Pfarrei von der Kanzel aus hinlänglich und öfters belehrt wurden über den Inhalt des Defretes und den Sinn der "rechten Absicht", so ist es auch denkbar, daß der Herr Pfarrer wirklich bisher im Beichtstuhl nie ein Wort über die "rechte Absicht" eigens hinzuzufügen brauchte. Auch jene Unsicht des Berrn Pfarrers, daß in Betreff der rechten Absicht kein Unterschied zu machen sei zwischen täglicher und seltener Kommunion, ift nicht ganz unbegründet. Heißt es doch in der von Rom approbierten Instruktion für die Mitglieder des eucharistischen Priefterbundes zur Verbreitung der täglichen Kommunion (n. 2.): "... Die Priefter Diefer Liga follen mit Gifer darnach trachten, die Vorurteile und die eitle Furcht des Bolles zu verscheuchen, indem fie dasselbe vollends überzeugen, daß zum erlaubten Empfang der täglichen Kommunion nicht mehr gefordert wird, als zur wöchentlichen, monatlichen und jährlichen Rommunion, und dies ift einzig und allein der Stand der Gnade und die rechte Absicht, obwohl es fich fehr geziemt, daß die häufig und täglich Kommunizierenden frei seien auch von läglichen Sunden, wenigstens von den gang freiwilligen und von der Anhänglichkeit an diefelben". Der lette Grund des herrn Pfarrers Erpertus hat also seine volle Bultigkeit nur in der Frage nach den notwendigen Bedingungen zur täglichen Kommunion. Frägt man um das Geziemende, so ist die rechte Absicht bei der täglichen Kommunion allerdings mehr zu betonen, als bei der jährlichen.

Ad 3. Wenn auch nicht regelmäßig ein eingehendes, mündliches Eramen im Beichtstuhl anzustellen ist über die rechte Absicht bei der täglichen Kommunion, so darf dennoch der Beichtvater diese Bedingung nicht außer acht laffen. Nicht umfonst erklärt die Kongilskongre= gation felbst in ihrem Detret (n. 2.) diese fromme und richtige Absicht zuerft negativ, dann positiv. Der Seelforger erkläre vor allem öfters in Bredigten. Katechesen und bei Gelegenheit auch privatim die ein= gelnen Bestimmungen bes Defretes in demselben milden Beifte, in welchem sie abgefaßt sind. Im Beichtstuhle genügt ihm die perceptio confusa et implicita des einen oder anderen Motivs der rechten Absicht. Auch fur die einzelnen Gläubigen, besonders für die Kinder und die Einfältigen, ift es durchaus nicht notwendig, daß sie sich refler ihrer rechten Absicht bei der häufigen und täglichen Kommunion bewuft seien. Eröffnen sie dem Beichtvater gegenüber ihre Zweifel, so wird letterer öfters übertriebene Furcht und Aenastlichkeit als Mangel an rechter Absicht konstatieren. Der Beichtvater belehre sie turg über den milden Sinn auch Diefer Bestimmung. Findet er ab und zu Seclen, die fich von mehr oder weniger ungeordneten Absichten zur täglichen Kommunion leiten lassen, so weise er sie nicht zurück vom Tisch des Herrn, sondern leite sie an, die gute Meinung vor jeder Rommunion zu erwecken und die ungeordneten Absichten bei jeder Regung zu bekämpfen. Schließen wir mit der nochmaligen Erwähnung der Schlufworte Gennaris: "Die tägliche Kommunion felbst ift das fraftigste Mittel, um die Absicht vollends zu läutern und die mahre chriftliche Vollkommenheit zu erreichen."

VII. (Wesse mit gesäuertem Brot.) Aus deutscher Gegend mit lateinischer Kirchensprache wird solgender Vorfall erzählt: Zum Pfarrer Julius kam der Mesner, nachdem er das erste Zeichen zur Sonntagsmesse gegeben hatte, mit der Meldung, daß keine große Hostie vorhanden sei. Zum Unglücke war auch keine kleine Heine Hostie vorrätig, und so blieb nichts anderes übrig, als aus der eine Stunde entsernten Nachbarspfarre Hostien holen zu lassen. Leider vergaß man, einen Schnellfahrer als Boten zu wählen, und so war halt, als der Pfarrer nach der Frühlehre die heilige Messe lesen wollte, noch keine Hostie da. In dieser Notlage und in der Verwirrung schickte der Pfarrer einen Ministranten zum Bäcker um eine Kaisersemmel, schnitt aus derselben ein hostienartiges Gebilde und zelebrierte nun.

Mit welchem Bewußtsein und mit welchem Gefühle der Pfarrer an jenem Sonntage die Messe las, möge unerörtert bleiben. Bielleicht mochte er gedacht haben, daß bei den Griechen es erlaubt, ja sogar vorgeschrieben sei, mit gefäuertem Brot die heilige Messe zu feiern, also könne die Giltigkeit nicht bezweiselt werden, und die Frage der Erlaubtheit werde einsach durch die Notlage gelöst. Die Giltigkeit der verwendeten Materie ist zwar anzunehmen, wenn der Bäcker echtes Weizenmehl und natürliches Waffer verwendet hat. Gine geringfügige Beigabe eines anderen Mehles oder Butters, Milch usw., so daß Weizenmehl und natürliches Waffer den weitaus größeren Teil der Materie repräsentieren, würde die Gültigkeit nicht in Frage stellen, aber die Berwendung einer solchen Materie als unerlaubt erscheinen lassen. War nun die Messe des Pfarrers Julius giltig? Hat er seine Verpflichtung gegenüber dem Stipendiengeber vollauf erfüllt? Wenn er die Intention nicht ein zweitesmal persolvieren will, so ist unseres Erachtens bei den heutigen Lebensmittelverfälschungen der Pfarrer wohl verpflichtet, sich durch kluges Fragen beim Bäcker Sicherheit über die Giltigkeit "seiner Hosftie" zu verschaffen. Ob er tatsächlich zu einem gewissenberuhigenden Urteile kommen wird, ist

freilich eine andere Sache.

Einfacher löst sich die Frage betreffs der Erlaubtheit. Die Antwort ist furg: Es war gang und schwer gefehlt, mit gefäuertem Brot zu zelebrieren. "Si non sit azymus secundum morem Ecclesiae latinae, conficitur, sed conficiens graviter peccat" heißt es in ben Rubriken des Miffale (de def. III. 3). Die Vorschrift des Kongils von Florenz, daß die Griechen mit gefäuertem, die Lateiner aber mit ungefäuertem Brot das heilige Opfer darbringen muffen, wurde von den Bäpsten Bius V. in der Konstitution Providentia Romani pontificis und Benedift XIV. in der Konstitution Etsi pastoralis bestätigt und erneuert. In letterer heißt es: Districte inhibemus etiam sub poena perpetuae suspensionis a divinis, ne presbyteri graeci latino more et latini graeco ritu... celebrare praesumant. Als sehr strenge verpflichtendes Gebot wird daher auch von den Autoren diese Vorschrift aufgefaßt. So sagt Bucceroni (Inst. th. m. II. nr. 506): "Ecclesia gravissime urget observationem praescripti ritus." Ebenjo Genicot (Th. m. II. nr. 170): "Ecclesia severissime praecipit, ut unusquisque ritum suum servet." Achnlich Lehmkuhl (Th. m. II, nr. 121): "Sacerdotem latini rituo solo azymo . . . pane posse uti, praeceptum grave est, a quo vix ulla ratio unquam excusat." Und Marc (Inst. m. II. nr. 1521) gibt auf die Frage: An Latinus possit aliquando celebrare in fermentato? Die Untwort: In locis, ubi proprii ritus ecclesia habetur, id absolute probibetur. Die genannten Autoren, denen noch eine Reihe beigefügt werden konnte, erklären dann noch ausdrücklich, daß nicht einmal Die Pflicht, das Biatikum zu empfangen respektive zu reichen, ent= schuldige, sondern einzig und allein das Gebot, das heilige Opfer zu vollenden. "Ab hoc praecepto ne quidem necessitas viatici pro moribundo, sed sola necessitas complendi sacrificii excusat" schreibt Noldin (De sacr. nr. 106). Bei Kabbri (Univ. th. m. princ. II. N. 1691) heißt es: "Juxta sententiam prorsus tenendam ne quidem licet ad communicandum infirmum aliter sine Viatico moriturum: eo quod attentis circumstantiis minus est inconveniens omissio Viatici quam consecratio. Unus tantum remanet casus, quo licitum est: videlicet, si facta consecratione utriusque speciei panis acymus reperiatur corruptus et solus panis fermentatus haberi possit, quia divinum praeceptum de integritate sacrificii ecclesiastico praevalet". Goepfert berührt unseren Fall ausdrücklich, wenn er schreibt (Moralth. III. nr. 51): "Sub gravi ist vorgeschrieben, daß bei den Lateinern ungesäuertes... Brot verswendet werde. Selbst nicht einmal die Notwendigkeit, einem Sterbenden das Biatisum zu reichen oder dem Bolke den Besuch der Kslichtmesse an Sonns und Feiertagen zu ermöglichen, erlaubt eine Abweichung von diesem schwer verpflichtenden Gebote der Kirche." Mit ähnslichen Worten beurteilt auch Schüch (Kastoralth. 13. S. 463) ausdrücklich den gegebenen Kasus. Die Möglichkeit, am Sonntag die gebotene Messe anzuhören, ist bekanntlich auch kein Enrichulsdigungsgrund dafür, daß ein nicht mehr nüchterner Priester noch zelebrieren könne.

Aber das Gebot, Aergernis zu vermeiden, geht dem Rirchen= gebote voraus. Gewiß, wenn das Aergernis ficher und nicht anders zu vermeiden ift. Es foll daher die Bemerkung, die z. B. Moldin (De sacr. nr. 153) gibt, nicht außer acht gelaffen werden. Der erwähnte Autor fagt da: "Ceterum sacerdos, qui apud fideles male non audit, periculum scandali atque infamiae facile removebit candide declarans causam, ob quam celebrare non pos-it. Quodsi fideles proximam ecclesiam ad audiendum sacrum adire non possunt, loco missae aliam functionem sacram instituere juvat". Das gilt, wenn der Priester wegen Bruch des jejunium naturale nicht mehr zelebrieren kann, das galt noch mehr, da Julius nicht gleich nach der Frühlehre die Messe lesen konnte. Er hätte einfach dem Volke jagen follen, daß aus einem undorhergesehenen Grunde die Zelcbration ber Meffe etwas verschoben werden muffe, hätte sagen können: Wer unmöglich warten könne, könne auch früher nach Saufe kehren. Bugleich mußte eventuell Borforge getroffen und Dies auch befannt gegeben werden, daß der Hauptgottesdienst ebenfalls etwas hinausgeschoben werde. In der Zwischenzeit konnte der Rosenkranz gebetet merben.

Daß der Pfarrer einen Ministranten zum Bäcker sandte, um eine Semmel zu holen, war sehr untlug, da gerade aus dieser Handlung leicht Aergernis entstehen konnte. Wenn die Ministranten und der Bäcker es missen, daß der Pfarrer zum Messelsen eine Semmel benützt habe, so mochten wohl bald die meisten Pfarrleute die Sache wissen und sich dazu ihre Gedanken machen nicht zu Ehre des heiligen Sakramentes und zu eigener Auferbauung.

Dieser Fall, der tatsächlich sich ereignet hat, zeigt wiederum, daß im praktischen Leben gar Merkwürdiges vorsallen kann und daß nicht bloß Lebensklugheit, sondern vor allem die Kenntnisse der

theologischen Disziplinen die rechte Lösung finden laffen.

St. Florian. Prof. Afenstorfer.

VIII. (Behandlung der Zensur propter absolutionem complicis.) Der Priester Eutychius hat durch tactus turpes an einem Knaben sich versehlt und ihn dann beichtgehört. Der Beichtvater Serapion absolvierte ihn, weil er die Bollmacht hat, von allen päpstlichen Fällen loszusprechen und weil er überdies glaubt, es bestände die Zensur noch nicht, da noch keine poll. oder fornic. vorgefallen sei. Eutychius, im Gewissen nicht beruhigt, begibt sich zu Spiridion, der die Sache ernst nimmt; da er entdeckt, Eutychius sei bereits zweimal mit apostolischer Bollmacht von derselben Zensur absolviert und nun ein drittes Mal in dieselbe versallen, berichtet er (tecto nomine poenitentis) nach Rom. Laut Restript sordert er sodann den Pönitenten auf, das Amt des Beichtvaters für immer niederzulegen. Dieser gerät in Berzweissung und da er dem Restripte nicht entsprechen kann, händigt ihm Spiridion dasselbe ein mit dem Bedeuten, er solle damit machen, was er wolle und absolviert ihn nicht. — Was ist über beide Beichtväter zu sagen? Beide haben gesehlt.

Serapion ist im Frrtum über die Natur der complicitas sowohl als über den Umfang seiner Vollmacht. Die complicitas besteht immer, sobald eine schwere Sunde, außerlich als solche erkennbar, zwischen beiden geschieht und zwar contra ipsam castitatem, sei es nun ein peccatum luxuriae completae — pollutio, fornicatio ober incompletae — tactus in partibus inhonestis, verba graviter obscoena, aspectus turpes), nicht aber contra solam pudicitiam (verba aliqualiter tantum scurrilia, tactus in partibus honestis u. dal.), alfo nur gegen den Wohlanftand.1) Belanglos ift es, ob ein männliches oder weibliches Wesen complex ift. Ift die Sünde nicht sicher contra luxuriam, oder nicht sicher schwer, oder auf einer Seite nur eine innere, so ift die Rompligitat in unserem Sinne nicht gegeben; benn: odia sunt restringenda. Dasselbe ift zu fagen, wenn ein Teil, selbst wegen Ueberredung des andern, die Gunde, Die objektiv schwer ift (subjektiv), nicht für schwer hielt vor der Tat; - anders ist aber zu jagen, wenn der Briefter post factum dem Rompler einredet, es fei keine schwere Sunde, damit er es bei ber Beicht verschweige: denn in diesem Falle wurde Dieser Briefter, ber

<sup>1)</sup> Hier nuß aber gewissenhaft unterschieden werden: denn tactus, verda, aspectus werden an sich zwar als der pudicitia entgegengesest von den Autoren betrachtet und nur, wenn sie mit schuldbarer commotio carnalis verdunden sind, werden sie als actus luxuriae behandelt. — Für die Zensur kommen sie aber sicher immer in Betracht, wenn sie (wegen occasio in se et absolute proxima, z. B. bei tactus und aspectus in pudendis, schwer obszöne Worte) äußerlich als schwere Sünden erkenndar sind (S. Off. 28 Mai 1873), da sie diesessalls, wenn auch bloß impudici an sich, unmittelbar mit dem genus luxuriae in Beziehung stehen und darum, wie das angezogene Dekret sich ausdrückt, complicitatem important"; die äußere Handlung mag eine pudica sein; der innere Asset ist aber libidinos und wird wegen der qualifizierten Art und Beise der äußeren Handlung genügend äußerlich als schwer sündhaft erkenndar und ist pecc. grave externum. (D. B.)

den Komplex dann absolviert, der Zensur versallen. Oscula sind als Komplizität dann zu betrachten, wenn sie von beiden nach dem vorausgehenden Gewissen als gravia peccata luxuriae (incompletae) mit Recht betrachtet wurden; denn wenn dieselben mit wegen der Begleitumstände (irritatio venerea, große Hestigkeit, lange Dauer, Wiederholung, stricti amplexus, partes . . . qualisiziert waren, ist ganz gut der Fall denkbar, daß wenigstens der Pönitent sie (da sie nur obiter vorsielen — osc. obvia) nicht als schwere Sünde auffaßte.

Ferner ist Serapion in fraffem Frrtum über seine Vollmachten. Erftens erhalt taum ein Briefter Bollmacht über alle Zenfuren. und wenn ja, so ist die Bollmacht über Diefe Zenfur immer ausgeschlossen, wenn sie nicht gang speziell erwähnt ist: Die Zensur heißt Darum specialissime reservata. Kraffe Unkenntnis ber Zensur ent= schuldigt von dieser Zensur nicht (S. Off. 13. Jan. 1892), da sie wohl immer kulpabel ift; follte fie wegen unverschuldeter mangelnder theologischer Bildung entschuldbar sein und der Konfessor die Absolution des complex sogar für erlaubt halten, so wäre freilich anders zu urteilen; dies schlieft Schreiber aus einem Restript der Bonitenziarie in einem Falle, da es fich um einen in den alten "Generalseminarien" herangebildeten Briefter handelte. (Freilich ift der Fall aus "grauer Borgeit".) Die Zenfur gilt auch für die Simulation der Lossprechung (S. Poen. 1. März 1878; — S. Off. 10. Dezember 1883). — Keine Benfur besteht, wenn der Rompler aus freien Studen die Sünde verschwieg.

Serapion ist also im Irrtum und sogar, wenn ihn nicht Unkenntnis entschuldigt, selbst der dem Papste einfach reservierten Erkommunikation verfallen, da er einen Absolutor complicis ohne Bollmacht von einer speciali modo dem Papste reservierten Zensur

absolviert hat (Const. "Apost sedis").

Unklug und hart aber war das Vorgehen Spiridions. Er hätte, sobald Eutychius das Amt des Beichtvaters nicht aufgeben konnte, sich nochmals an die Pönitenziarie wenden sollen. Da Schreiber dieses über das heutige Verfahren derselben gut informiert ist, so hält er es für angezeigt, hierüber zu berichten. Es ist wohl

ein trauriges Thema, aber behandelt muß es auch werden.

Wenn einem Beichtvater eine absolutio complicis gebeichtet wird, so ift wohl das erste, den Pönitenten an die Zensur zu erinnern, die er sich zugezogen hat, und zu fragen, wie oft er die Person des Komplex von dieser Sünde absolviert habe, serner, ob er schon früher einmal von dieser Zensur behaftet war und, wenn auch mit apostolischer Vollmacht, absolviert worden sei. Es kommt hier nämlich in Frage, wie oft er in seinem ganzen Leben die absolutio complicis begangen hat.

Der Briefter, der meift ju funktionieren von Umts wegen gezwungen ift, ift ferner ju abfolvieren. Es ift ja bekannt, daß

man auch außer dem Notfalle von allen Zenfuren, die dem Bavite reserviert sind, absolvieren fann, wenn es dem Bonitenten sehr schwer ist, länger zu warten. Doch muß sub poena reincidentiae in easdem censuras innerhalb eines Monats an die Bönitenziarie refurriert werden ad standum mandatis Ecclesiae. Der Refurs ist Sache des Bönitenten, doch kann ihn auch der Beichtvater übernehmen ("Officium boni viri"); kann der Ponitent aber nicht schreiben und ift ihm die Rückfehr zu demfelben Beichtvater schwer, so mußte er sich zwar an einen anderen wenden, fällt ihm dies zu schwer, so ist er von der Pflicht des Rekurses frei. Dies lettere aber gilt bei der censura specialissime reservata nicht; benn ein Priefter kann gewiß schreiben! (S. O. 30. Juni 1886; 17. Juni 1891; 19. August 1891; 30. März 1892; 16. Juni 1897; 9. November 1898; 7. Juni 1899; 5. September 1900; 19. Dezember 1900, S. Poenit. 7. November 1888.) Un die Bönitenziarie kann man in jeder Kultursprache schreiben: das Beichtsiegel wird von ihr heilig gehalten, ohnehin schreibt man bei Beichtstuhlkasuffen nie den Namen des Bonitenten ins Gesuch: es läge aber gar teine Gefahr darin, wenn ein Ponitent felbst an fie schreibt und seinen Namen unterschreibt; das entsprechende Borto für die Antwort — einfach, rekommandiert oder Expregbrief — kann man in einheimischen Marken beilegen; sonft aber kommt die Antwort unfrankiert: man kann die Antwort auch poste restante verlangen. — Ein Bogen Kangleipapier gahlt, da fürs Ausland 15 q die Grenze des einfachen Porto ift, schon doppeltes; also 25 h in den Brief und 25 h aufs Ruvert! Tare ift keine für Gewiffensfälle!

Im Gesuche ist anzugeben, wie oft Pönitent in tota vita sua ein pecc. complicitatis absolviert hat und ob er schon einmal von der Zensur apostolica facultate losgesprochen wurde. Pönitent ist für etwa ein Monat verpslichtet, zum Beichtvater zurückzusehren, er kann sich auch das Restript entweder durch die Pönitenziarie oder von dem ersten Beichtvater senden lassen und damit zu einem andern gehen, falls noch nötig. Nötig ist es aber nur dann, wenn Pönitent noch nicht absolviert ist oder die mandata der Pönitenziarie nicht direkt von derselben auferlegt werden, sondern der zu erwählende Beicht-

vater ermächtigt wird, sie zu "fulminieren".

Hat Pönitent (seit jeher) nur ein- bis zweimal sich durch die absolutio complicis verschlt, so fordert die heilige Bußbehörde, daß "die occasio prox. behoben, die Pönitenten, salls sie zurücksommen zur heiligen Beicht, an die Ungültigkeit der disherigen Absolutionen zu mahnen und anzuweisen sind, ihre Beichten bei einem consessarius non-complex zu wiederhosen; auch sollen sie später nicht mehr zum complex beichten gehen, den Fall des sonstigen Aergernisses aussgenommen". Auch wird die Bollmacht zur Lossprechung von der Zensur unter Auslage schwerer Buße beigefügt, wenn sie noch nicht erteilt wurde, sowie zur Dispens der etwa eingetretenen Frregularität ex delicto, nämlich wegen Vornahme etwaiger Funktionen trop der

Bensur; war aber Pönitent schon absolviert, so durfte er funktionieren; hatte er nach der absolutio complicis schon funktioniert, so kounte der Beichtvater ihn nur (praevie) von der Zensur, nicht aber von der Irregularität befreien (wenn derselbe dazu nicht eine besondere Bollmacht hatte, was z. B. bei Regularen der Fall ist); darum konnte der in Irregularität Besindliche nur im Notfall (insamia) funktionieren. Endlich fordert die heilige Bußbehörde, "daß nach einem etwaigen Rücksalle in einem neuerlichen Gesuche erwähnt werden müsse, daß er schon einmal die apostolica gratia absolutionis ab hae eensura erhalten habe, widrigensalls die künstige, auf neuersliches Bittgesuch erteilte Gnade der Lossprechung vom relapsus ungültig sein. Leider wird die Beobachtung dieser Borichrift öster von Bönitenten oder von Beichtvätern vergessen und sind darum

die Restripte ungultig!

Sat aber Bonitent mindeftens dreimal (mahrend feiner gangen Birtsamteit als Briefter) eine absolutio complicis verbrochen1) (einerlei. ob an derselben Berson oder an verschiedenen), so verlangt die Bonitenziarie, daß er das Amt des Beichtvaters aufgebe und, nachdem er es aufgegeben, nie mehr übernehme. Kann ein Bonitent Diese Klaufel nicht einhalten, weil er von Amts wegen ober feiner Stellung halber oder wegen Berfügung feiner Borgefetten (Aurat, Hilfspriefter u. dal.) beichthören muß, so ift ein neues Gefuch an die Bonitenziarie nötig: er erhält die Prolongation auf ein volles Sahr: ift mahrend desselben kein Rückfall (in hanc censuram; denn ein relapsus in peccatum turpe wird nicht in Betracht gezogen) vorgekommen, so erhält er bann die Prolongation meiftens auf brei Sahre, wenn neu angesucht wird. Nach Ablauf dieser Frist erhält er, wenn kein relapsus in hanc censuram geschah, auf Ansuchen die Rehabilitation für immer. Db der vollständig rehabilitierte Bonitent beim Ruckfall die gratia rehabilitationis aliquando iam obtenta in seinem Bejuche erwähnen muß, ift fraglich, da im Rehabilitations-Reffript fein Baffus diesbezüglich beigefügt ift.

Bon Belang ist für die Berfügung der Pönitenziarie, wie große Distanz zwischen der ersten gratia und dem relapsus verstrichen ist, nicht ohne Berücksichtigung bliebe auch ein tadelloses Leben, das er lange Zeit seit der ersterteilten gratia dis zum späten relapsus geführt, ferner die species peccati complicitatis; so hat die Pönitenziarie im einem Falle die dimissio muneris consessarii troß 16maliger (!) absolutio complicis nicht verlangt, da nur oscula

qualificata vorgefallen waren.

Wir setzen zum Schlusse den gewöhnlichen Wortlaut der Fakultät hieher, die dann erteilt wird, wenn ein ungläcklicher Priester mindestens dreimal in die Zensur siel und praevie keine Absolution poena reineidentiae im Falle der Unterlassung des Rekurses erhielt:

<sup>11</sup> Klagt sich ein Komplex bei seiner ersten Beichte über die Sünde an, bei den folgenden aber nicht, jo liegt nur eine absolutio complicis vor. (D. B.)

S. Poenitentiaria, attentis expositis, tribuit Tibi, dilecto in Christo confessario, saeculari vel regulari, ex approbatis ab Ordinario loci ad libitum oratoris latoris (Empfänger der gratia) electo (er kann also zu einem andern Briefter geben, es muß nicht ber frühere sein) facultatem, Apostolica auctoritate ipsum oratorem, si ita sit, absolvendi a censuris et excommunicatione, peccatis et sacrilegiorum reatibus ob praedicta quomodolibet incursis in forma Ecclesiae consueta, ac dispensandi cum eo eadem apost. auct, ab irregularitate ex violatione censurarum quomodolibet contracta; iniuncta ei gravi poenitentia salutari, necnon, quod officium confessarii, quo tam perdite abusus est, omnino dimittat infra terminum a Te, pensatis circumstantiis, statuendum, non tamen ultra tres menser (mitunter werden größere Reiträume angegeben), dimissumque non amplius reassumat: et interea abstineat a confessionibus personae complicis (personarum complicium) quantum citra grave scandalum fieri potest (dieses Verbot bleibt selbst im Falle der Fristverlängerung meift aufrecht) eamque (easque), si ad eum recurrerit (recurrerint), monitam (monitas) de nullitate antecedentium absolutionum, ad alium confessarium non complicem remittat. Pro foro conscientiae et in sacramentali confessione tantum, ita ut huiusmodi gratia in foro externo nullatenus ei suffragetur. Praesentibus attente perlectis et statim post executionem sub poena excommunicationis latae sententiae per Te combustis.

Romae, ddo...."

Der Beichtvater, der nach Gebrauch der Vollmacht das Restript nicht sosort verbrennt, ist exkommuniziert.

Da die Restripte oft sehr undeutlich geschrieben sind, so dürste die Beröffentlichung des Textes von Interesse sein. Die Adresse der heiligen Pönitenziarie lautet: Al eminentissimo e reverendissimo Cardinale Penitenziario maggiore, Roma, piazzo della cancellaria apostolica.

IX. (Sterbesakramente mit Zelebration im Notsalle.) Ein Schulkasus. Kunibert, Pfarrer und Schulinspektor von Hilt in seiner Bergfiliale, die eine starke Stunde von H. entfernt ist, nachmittags Schulvisitation. Da wird er aus dem Schulzimmer gerusen und ersährt, daß der Dorsschmied der Filiale, Theodald, ein bekannter Trinker, neben seinem Amboß von einem Schlage getroffen, zusammengebrochen sei. Kunibert geht in das Haus des Schmiedes und sindet Theodald bewußtlos auf seinem Bette liegen, wohin er von seinen erschrockenen Angehörigen gebracht worden war.

I. Alle Versuche, ein Zeichen von Bewußtsein von ihm zu erlangen, schlagen fehl und so gibt ihm denn Kunibert ohne weiteres die Lossprechung: "Si dispositus ex ego te absolvo ab omnibus censuris et peccatis in nomine P. et F. et Sp. Si. Amen".

II. Kunibert möchte dem Sterbenden auch die heilige Delung erteilen; aber das heilige Del ist in der Pfarrfirche unten im Tale und um es von dort zu holen, braucht ein guter Fußgänger und Bergsteiger mindestens 1½ Stunden; in der Zwischenzeit aber wird Theobald voraussichtlich sterben? Was tun? Für alle Fälle schieft er den Sohn des Schmiedes, einen starken, zuverlässigen Burschen, in die Pfarrei mit den nötigen Weisungen, das heilige Del zu bringen.

III. Kunibert benkt natürlich auch an die heilige Wegzehrung. Nach einigem Hin- und Herbenken entschließt er sich in Anbetracht der Notlage, tropdem er nicht mehr nüchtern ist und trop der Nachmittagszeit, in der Filialkapelle, in der er monatlich zweimal zu zelebrieren pflegt, das heilige Meßopfer darzubringen ad conficiendum vizitieum.

Er läßt den Filialkufter rufen und geht mit ihm zur Rapelle. Aber was muffen sie da sehen! Offenbar ift da ein Einbruch verübt worden, denn alles ift in der größten Unordnung. Runibert geht aber entschlossen voran, kleidet sich an, so weit die vorhandenen Paramente es geftatten: er geht an den Altar nur mit Albe und Rasel angetan, nur mit Relch und Patene, ohne Kelchvelum, ohne Burifitatorium, ja ohne Korporale. Den Rufter läßt er inzwischen den gewöhnlichen Megwein und in Ermangelung von Softien ein Schnittchen reinen Beizenbrotes holen und beginnt die heilige Meffe de requiem -- ohne Miniftrant, ohne Lichter, ohne Kruzifig. Bum Offertorium ift der Rufter wieder zurück und fo geht dann Die heilige Meije voran. Bei der Rommunion des Priefters kommt ein Bote: Theobald jei in den letten Bugen. Kunibert genießt eilig das heilige Blut, zieht die Rasel aus, legt das abgebrochene Stück der heiligen Brotgeftalt auf die Batene, eilt damit in bas nahe haus bes Rranten und reicht bem besinnungslosen Sterbenden, ohne das Konfitcor beten zu laffen, in einem Löffel Waffer die heilige Weazehrung.

IV. Da Theobald doch nicht sofort zu sterben scheint, geht Kunibert in die Kapelle zurück, purifiziert den Kelch und die Patene — da kein Purifikatorium zur Stelle ist, spült er den Kelch mehrmals mit Wasser — vollendet die heilige Messe und begibt sich dann wieder ans Sterbebett. Es vergeht noch eine ganze Stunde, ehe Theobald seinen Geist aufgibt. Fünf Minuten nach dem Hinscheiden des Vaters kommt sein Sohn mit dem heiligen Dele, und Kunibert, wiederum kurz entschlossen, salbt dem (wenigstens scheindar) Verstorbenen die Stirne unter der Formel: "Si adhue vivis, per istam sanctam unctionem indulgeat tibi Dominus, quidquid deliquisti. Amen."

Was sagt nun die Moral zur Handlungsweise Kuniberts in diesem Falle, der sich praktisch kaum se verwirklichen wird, der aber geeignet erscheint, die Grenzlinien des Erlaubten für die schwierigsten Umstände theoretisch anzugeben? Ueber bedingte oder absolute Lossprechung Bewußtloser, ver-

gleiche diese Zeitschrift 1900, S. 94 ff.

I. Die abgefürzte Form für die Lossprechung von Zensuren und Sünden ift bann zu gebrauchen, wenn nach bem Urteil bes Absolvierenden 1) der Bönitent dem Tode so nahe ift, daß er beim Gebrauch der gewöhnlichen Formel schon vor den Worten: "Deiu ego te absolvo a peccatis tuis etc. "ftürbe; — hiebei ist keine Rücksicht zu nehmen auf die Meinung jener, nach welchen der wahre Tod später eintritt als der scheinbare; 2) wenn nach dem Urteil des Absolvierenden ber Tod zwar noch nicht auf der Stelle erfolgt, der Gebrauch der gewöhnlichen Formel jedoch die rechtzeitige Spendung der anderen Sakramente in Gefahr brächte. Dieser Kall tritt nur dann ein, wenn der Priefter das heiligste Sakrament oder das heilige Del bei sich hat, oder wenn er mehreren Verunglückten die Losivrechung in articulo mortis geben will, die Sterbenden aber nicht gemeinsam absolvieren kann. Wenn also Runibert glaubte, Theobald liege schon in den letten Zügen, dann mußte er nach 1) die abgefürzte Form der Lossprechung gebrauchen. Wenn er aber erkannte, daß der Sterbende noch eine oder zwei Minuten leben würde, so mußte er für eine gewissere Disposition bes Beichtfindes forgen. Und obschon Theobald gang bewußtlog zu sein schien, mußte Runibert doch versuchen, ihm die notwendigen Afte vorzusprechen; benn es ift eine begründete Unnahme, daß bei "Bewußtlofen", jumal bei solchen, welche vom Schlagflusse gerührt werden, der Gehörsinn am längsten seine Leiftungsfähigkeit bewahrt.

Nachdem endlich Kunibert sah, daß Theobald nach der Losssprechung noch weiter lebte, mußte er wenigstens jest durch Vorsagen der nötigen Afte die Disposition des Sterbenden wahrscheinlicher machen und dann wiederum von neuem die bedingte Lossprechung erteilen. Kunibert fehlte also dadurch, daß er nicht für eine bessere Disposition des Könitenten sorgte, obschon er es mit einiger Wahr-

scheinlichkeit von Erfolg hatte tun konnen.

Bu II. Kunibert läßt das heilige Del durch einen Laien holen: dafür verdient er in diesem Falle nur Lob, keinen Tadel. In extremis extrema tentanda und Sacramenta propter homines. Die Lossprechung war ihrem Werte nach recht zweiselhaft; die Wirkung der heiligen Delung ist bedeutend sicherer — wenn auch nicht ganz sicher, daß er also für die Möglichkeit der heiligen Delung Sorge trug, war ganz am Plate, ja gefordert. Der Umstand, daß er das heilige Del durch einen Laien besorgen lassen mußte — weil er selbst beim Sterbenden bleiben wollte — ist nicht so ungeheuerlich, daß er deswegen auf die mögliche Erteilung der heiligen Delung hätte verzichten müssen.

Zu III. Zur Zelebration durfte sich Kunibert dann (und nur dann) entschließen, wenn er 1. die begründete Ansicht hatte, daß der Kranke die Zeit der heiligen Wesse überleben würde; 2. die moralische Gewißheit, daß Theodald in der Zwischenzeit nicht wieder zu sich fommen und so einer sicheren Lossprechung fähig würde; für diesen Fall mußte dann Kunidert beim Kranken bleiben; und 3. endlich nußte er sich vergewissern oder es wenigstens für möglich halten, daß der Kranke imstande war, überhaupt etwas zu sich zu nehnen. Unter diesen Boraussexungen sagt Lehmfuhl (Theologia moralisto II n. 161): "Imo addam, si (quod practice vix juvabit notasse) aegrotus hujus sacramenti (scl. ss. Eucharistiae) solius satis certo capax sit, eo quod absolutio propter sensuum rationisque aegroti destitutionem maneat dubia et quod S. Oleum desecrit neque haberi tam cito possit, celebrari debere, etiam post meridiem". Ganz genau Kuniderts Fall! Wenn also Kunidert eine normale Messe lesen kounte, so durste (nach Lehmfuhl: mußte) er es tun.

Run aber eine heilige Messe auf so abnorme Art! Kuniberts ganger Drnat bestand aus Albe und Rafel! Damit ift er bis bart an die Grenze des Erlaubten gegangen: "Defectus casulae vel albae tantus censetur, ut fere ne ad Viaticum quidem conficiendum liceat sine illis celebrare: S. Alph. n. 377; reliquae vestes etsi, quando plures simul desunt. materiam gravis praecepti constituunt, tamen ex necessitate Viatici consecrandi aut scandali evitandi (e. g. si cum scandalo populi diebus festivis Sacrum futurum non esset) licite omittuntur fagt Lehmkuhl a. a. D. n. 230. Runibert las eine Requiemsmeffe, obichon am Tage ein festum duplex war: aber auch beswegen ist er in dieser Notlage nicht zu tadeln: "Qualitas Missae de praecepto quidem est, at non de gravi, excluso scandalo et contemptu, vel nisi frequenter diebus vetitis Missae diei non convenientes dicantur". Lehmfuhl a. a. D. n. 239. — Es genügte auch, in diesem Falle in der missa quotidiana pro defunctis eine einzige Oration zu beten. - Bielleicht war die Farbe der Kasel nicht schwarz - aber "color paramentorum praeceptum grave per se non constituit", jagt wiederum Lehmkuhl a. a. D. n. 230. -

Kunibert zelebrierte auch ohne Korporale; "in gravi vero necessitate licebit sine eo celebrare". Lehmkuhl a. a. D. n. 229. In einem solchen Falle dürste es aber angezeigt sein, die konsekrierte heilige Hostie stets auf die Patene und nicht auf das Altartuch — vielleicht war in Kuniberts Falle ein solches nicht einmal vorhanden — zu legen und das Kreuzzeichen während des "Libera nos quae-

sumus" mit der bloßen Hand zu machen.

Bir dürfen annehmen, daß der Küfter nach seiner Kückehr irgend eine Kerze oder irgend ein Licht angezündet hat. Zur Frage schreibt Lehmfuhl a. a. D. n. 233: "Ad conficiendum viaticum plerique etiam censent, sacerdotem sine ullo lumine celebrare non posse: S. Alph. n. 394, Tamb. 1. c. cap. 5 § 4; at si agatur de summa necessitate moribundi sensibus destituti, non video, cur non possimus cum Lacroix l. 6 p. 2 n. 392 contrariam opinionem "probabilem", immo valde probabilem dicere, in quam etiam Gobat, Sporer (De Euch. n. 381) etc. inclinant." — Ein Kruzifigsbild wird für die heilige Meffe nur sub veniali verlangt; Runibert fonnte also in seiner Notlage davon absehen. — Daß er die heilige Meffe ohne Ministrant ansing, ist entschuldbar: "Licet sine ministro celebrare, approbante S. Alph. ob conficiendum Viaticum"

(Lehmfuhl a. a. D. n. 244). Was ist aber dazu zu sagen, daß Kunibert mit gewöhnlichem. gefäuertem Beigenbrot zelebrierte? Wenn er für fich bachte: "Was in allen Rirchen des griechischen Ritus erlaubt ift, was auch lateinische Briefter in griechischen Kirchen tun dürfen, das wird auch mir nicht verfagt sein, wo das ewige Beil eines Sterbenden auf dem Spiele fteht", dann fann er jedenfalls subjektiv von aller Schuld freigesprochen werden. Ja, ce ift probabel, daß unter diesen Umftanden die Zelebration mit gefäuertem Brot auch objektiv erlaubt war. Der heilige Alphons schreibt (Th. M. l. 6. n. 203) zu unserer Frage: "An in casu necessitatis ad praebendum viaticum infirmo possit sacerdos latinus consecrare in fermentato": "Affirmant Major et Tanner apud Renzi; quia, ut dicunt, praeceptum divinum suscipiendi viaticum praevalere debet praecepto humano celebrandi in azymo. Sed negat communis et probabilior sententia . . . Ratio, quia in hoc casu praeferenda est reverentia erga tantum sacramentum utilitati proximi, cui tale sacramentum non est simpliciter necessarium." Hiezu ift ein doppeltes zu bemerken: einmal nennt St. Alphons die negative Meinung communis (!) et probabilior, gesteht also der andere eine wahre Probabilität zu: sodann trifft die Unterstellung, mit welcher er die leugnende Sentenz zu stüten fucht, in unserem Falle nicht zu: benn man darf wohl fühn behaupten, daß die heilige Cuchariftie für den sterbenden Schmick ein sacramentum simpliciter necessarium war.

(Dazu fei bemerkt: der heilige Alphons nennt die verneinende Ansicht communis et probabilior, daß dann die bejahende nach vere et solide probabilis sei, läßt sich nicht mehr behaupten. Ferner führt der heilige Lehrer für die erstere Meinung nur zwei Autoren an: Major und Tanner, von denen nur letterer als auctor gravis gilt. Bur Begründung der äußeren Probabilität werden aber allgemein fünf oder sechs auctores scientia et prudentia insignes erfordert. Betreffs der Notwendiakeit der Kommunion lehren die Dogmatiker (cf. Pohle III. 3 S. 302), sie sei für die Erwachsenen notwendig necessitate praecepti, aber nicht necessitate medii. Das Gebot verpflichtet zwar vor allen tempore mortis; allein es ift auch zu beachten, daß, wer unwürdig das Biatikum empfängt, dem Gebote nicht Benüge leiftet, daß ber Buftand ber heiligmachenden Gnade Die conditio sine qua non der Inadenwirtung der heiligen Euchariftie ift. War also durch Erweckung der Reneakte und durch die Abso= lution für den Kranken gur Genüge geforgt, so war für den Schmied,

der ein "bekannter Trinker." war, das sacramentum sc. eucharistiae nicht mehr simpliciter necessarium. Hatten aber jene Akte (Borbeten der Reuc und Absolution) keine Wirkung, so konnte auch die Spendung der Begzehrung keine Heilswirkung hervordringen, war sogar eine profanatio sacramenti. Roldin III &. 153 sagt daher klar und deutlich: Bewußtlosen kann die Wegzehrung gegeben werden, wenn sie die Absicht haben, sie zu empfangen (was dei denen vorausgesetzt werden kann, die chriftlich gelebt haben), und wenn jede (Beschr der Verunehrung ausgeschlossen ist. Sie muß ihnen aber nicht gegeben werden. "Et quamvis absolute eis dari possit. usus tamen raro habet, ut sensibus destitutis detur eucharistia." (D. M.)

Es wurde bisher vorausgesetzt, daß Kunibert der sesten Ueberzeugung war, das Brot, das er konsekrierte, sei wahres Weizenbrot, also materia valida, wenn auch unter anderen Umständen materia illieita; konnte er diese Ueberzeugung vernünstigerweise nicht haben, war dies Brot seiner Meinung nach eine materia dudia, dann gilt der Satz: "Materiam dudiam consecrare vix unquam licet, nisi forte ad sacrificium complendum, si materia certo valida jam haberi nequeat" (Lehmkuhl a. a. D. n. 120), dann war auch das Sakrament der heitigen Eucharistie von zweiselhafter Gültigkeit, dann war die Gefahr der Idololatrie so groß, daß sie auch unter den angegebenen Umständen nicht herbeigeführt werden durste.

Kunibert unterbrach nach der sumptio sanguinis die heilige Messe. Lehmkuhl erlaubt die Unterbrechung der heiligen Messe zwischen Wandlung und Kommunion (a. a. D. n. 247), wenn es sich um die Taufe, Lossprechung eines Sterbenden oder die Delung eines Bewußtstofen handelt. Eine gleichdringliche Kotlage war in unserem Falle vorhanden und die Unterbrechung war um so mehr gestattet, als sie erst nach der heiligen Kommunion eintrat. (Bgl. auch den Kasus "Interruptio missae bei dringendem Versehgang" von J. Chrys.

Gspann in Dieser Zeitschrift 1906, S. 130 f.).

Daß Kunibert beim Sterbenden angekommen, das Konsiteor nicht mehr beten sieß, vielleicht auch das dreimalige Domine non sum dignus selber nicht sprach, war bei seiner Annahme, daß der Tod in den nächsten Augenblicken eintreten würde, ganz in der Ordnung; ebenso daß er das heiligste Saframent mit Wasser vermischt darreichte. (Neber die Spendung der heisigen Wegzehrung an Bewußtlose, siehe diese Zeitschrift 1900, S. 861 ff.).

Bu IV ist nur wenig zu bemerken. Es war gewiß angebracht, daß Kunibert den Kelch purifizierte, so gut er konnte, und die heilige Messe zu Ende las. Zum letzteren aber war er vielleicht nicht mehr verpflichtet, wenn die Unterbrechung etwa 1/4 Stunde gedauert hatte, weil mit der Kommunion des Priesters das Wesent-

liche der Messe seinen Abschluß findet.

Die Erteilung der heiligen Delung furze Zeit nach dem Ableben Theobalds war nach dem, was P. Lehmfuhl und P. Franz in dieser Beitschrift (1908, S. 713 ff., resp. S. 493 ff.) geschrieben, sicher erlaubt und geboten.

Bas ist von der Art, wie Kunibert die heilige Delung spendete. zu sagen? Er erteilte das Saframent ohne vestis sacra, und dazu war er unter diesen Umständen befugt: — er gebrauchte die kurze für den Notfall approbierte Formel, und das mußte er tun; - er falbte nur die Stirne, ohne die anderen Sinne nachher mit dem heiligen Dele zu berühren, was doch bisher üblich war; aber auch barin hat er richtig gehandelt! Lehmkuhl fagt (Casus conscientiae's II n. 671): "Sufficere cum tali forma unctionem unam in fronte." Der Grund liegt barin, daß bei einer einmaligen Salbung ber Stirne die sicher gultige Form voll und gang bewahrheitet wird. Aus diesem selben Grunde murde sehr mahrscheinlich auch — wenn 3. B. der Ropf ganz in Bandagen gehüllt ware - eine einmalige Salbung ber Bruft genügen. Zweifelhaft mare die heilige Delung, wenn nur etwa die hand, der Fuß gefalbt wurde, weil man dann nicht einfachhin sagen könnte, daß der Mensch gesalbt worden sei; eine folche Delung müßte wiederholt werden. In diefer Begiehung verhalten sich Taufe und Delung durchaus ähnlich.

Alles zusammenfassend muffen wir also Kunibert das Zeugnis ausstellen, daß er bei Spendung der Sterbesakramente in keinem einzigen Punkte die Grenzen seiner Besugnisse überschritten hat; allerdings hat er diese Grenzen gestreift, so besonders in der materia

ss. Eucharistiae.

Aber hat er auch alles getan, was er tun durfte und mußte? Zweierlei hat er zu tun unterlaffen, was er hätte tun sollen:

1. Mußte er, wie bereits bemerkt, dem Bewußtlosen die nötigen Akte vorsprechen und ihm daraufhin wiederum die Absolution erteilen

und das lettere besonders im Augenblicke des Todes;

2. mußte er — daß er dazu die Bollmacht hatte, dürfen wir voraussichen — dem Todkranken auch den päpftlichen Segen erteilen mit vollkommenem Ablaß für den Moment des Todes. Als Regel gilt: Wenn man die heilige Delung (wenn auch bloß bedingungsweise) geben kann, dann kann man auch den Sterbeablaß, und zwar bedingungslos, erteilen; nur sorge man nach Kräften dafür, daß der Sterbende wenigstens innerlich den heiligen Ramen Jesus anrufe. Balkenburg (Holland).

X. (Kirchengeiang und Choralgesang) bieten immer wieder Anlaß zu Federstreitigkeiten. Wenn die Benediktiner der Beuroner Kongregation Feuer und Flamme sind für den vatikanischen Choral und mit zündender Rede alle Welt dafür begeistern möchten, kommen dann die Bertreter entgegengesetzer Ansichten und der herkömmlichen Zustände und die sind überzeugt, daß es gerade mit der Einführung des liturgischen Chorals ganz gewaltige Schwierigkeiten hat und das namentlich deshalb, weil das Volk für solche Melodien kein Verständnis habe. Ift denn das auch wahr? Ich habe es nie

geglaubt. Ich meine, für das wahrhaft Kunftschöne hat das Volk fein Berständnis und seinen Geschmack, der nicht verbildet ift. Gin frommes Gemalde, von mahrer Meifterhand, weiß es zu schäten: allerdings für Jugendstil fehlt wieder jedes Berftandnis.

Ich hatte die schönste Gelegenheit für meine Meinung zu erperimentieren; man urteile, ob mein Experiment zu gunften meiner

Annahme ausfiel ober nicht.

Ich will da aus Heffen erzählen, und zwar aus der Diaspora im Odenwalde. Dort, wo man zwei, drei und vier Stunden geht zur nächsten Pfarrtirche, habe ich Choral aufführen laffen in einer fleinen Brivatkapelle, und das zu meiner und der Sänger und der

Unwesenden größten Befriedigung. Man urteile. Von Ende Juni an teilte ich dort mit einer adeligen Familie den angenehmen Sommeraufenthalt. Katholiken aus drei Pfarreien besuchten mahrend der Zeit bei mir den viel naheren Gottesdienft. Sie jangen, wie sie es konnten, zur Meffe deutsche Kirchenlieder. Nach der ersten Sonntagsmesse bat ich die Männer, auf mich zu warten: "Zu Mariä Himmelsahrt würde ich gerne ein seierliches Hochamt haben", sagte ich dann, "sehet, so sollte es werden" und ich sang aus dem Kyriale das Kyrie der Missa de Beata. Alle lauschten auf und alle meldeten sich zum Besange; brauchbar blieben mir aber nur drei Männer und vier Knaben. Welche Kräfte! Das einzige Gute war, daß sie keinen Choralgesang singen konnten, daß ihnen davon fast nichts bekannt war. Sie sangen aber auch sonst schlecht.

Die Uebungen begannen. Dreimal wöchentlich kamen nachmittags die kleinen und abends die großen Sänger zu mir. Ich fang erft die gange Melodie und bann jeden einzelnen musikalischen Sat einen nach dem anderen vor, öfter, und wenn das Ohr ihn erfagt hatte, ließ ich richtig nachsingen. Es wurde nur gesungen bei den Uebungen, absichtlich, benn ich wollte sehen, ob die Choralmelodien

Eindruck machen fonnen.

Rach zehn Tagen sprach der erfte der Männer: "Hochwürden, die Sachen, die ich jest kann, die singe ich bereits für mich, bei der Arbeit, auf der Straße." Er war Straßenwärter. Un meiner Stelle antwortete ihm gleich der zweite der Männer: "Ja, bei dem Gefang, das ift nun einmal fo; man gewinnt die Melodien um fo lieber, je öfter man fie fingt." Der dritte ber Manner fagte nichts bagu; er war noch Brotestant, oder vielmehr Katechumen. Ich erwiderte auch nicht; ich sang bloß vergnügt weiter. Die Missa de Beata wurde fertig, das Asperges, der Pjalm des Introitus, das Alleluja vom Feste, das Kredo, das Ave Maris Stella, das Tantum ergo kamen prächtig hinzu, es fehlten nur noch das Ave verum und das herrliche Salve mater misericordiae. Da, als wir ben innigen Bechfelgefang bes Ave verum zu singen anfingen, da redete auch der dritte der Männer. (Er war jest mit der ganzen Familie katholisch.) Er sprach: "Ja, die Melodien, die sind aber auch so fromm." So schön haben drei einfache Männer aus der Diaspora im Odenwalde aus eigenstem Antriebe über den Choral gesprochen. Der Erfolg am Feste Mariä Himmelsahrt entsprach ganz ihrem Eifer und ihrer Liebe zur Sache. Sie sangen all das Gelernte recht gut und ohne Instrumente. Ich war sehr befriedigt und alles war sehr erstaunt. Darum bin ich der Meinung, das Lob auf den Choral im Munde der Benedistiner von Beuron und von Seckau u. s. w. ist nicht zu groß. Man darf dassselbe wörtlich nehmen und ein Pfarrer, der erst bei diesen Meistern in die Schule geht und dann täglich am Altare richtig Choral singt, der kann seden Chor gewinnen und überall das Kyriale zum Bolksegesang machen.

KI. (Gedanken über Foel 1, 18. 19. 20.) Ach, wie stöhnt

XI. (Gedanken über Foel 1, 18. 19. 20.) Ach, wie ftöhnt das Bieh, 1) irren umher 2) die Rinderherden! Denn es gebricht ihnen an Weiden. Auch die Schafherden gehen zu Grunde (V. 18). Zu dir, Jahve, will ich rufen, da Feuer verzehrte die Triften der Wüfte und die Flamme versengte alle Bäume des Feldes (V. 19). Auch das Getier des Feldes (das Wild) sieht auf zu dir; 3) denn vertrocknet sind die Wasserbäche und Feuer fraß die Triften der Wüste (V. 20).

Der Prophet Joel schaut ungeheures Elend im Lande Juda. Vielleicht ist mit den Worten Teuer, Flamme, die Kriegsfackel gemeint: ein Keind wird sengend und brennend in das Südreich einfallen. Val. 2. 3: Vor ihm (dem feindlichen Volke des vorausgehenden Verses) frißt das Keuer und hinter ihm versengt die Flamme. Wie der Garten Ebens ift das Land vor ihm und hinter ihm mufte Steppe . . . In dieser Not fleht Joel zu Jahre. Was er vorher (1, 14) anderen befohlen, das tut er nun felber: er betet. Den Propheten dünkt aber. als blickte und schrie mit ihm zum himmel nach hilfe auch das hungerstöhnende und vor Durft lechzende Bieh. Denn "aller Augen warten auf dich (Jahve): Du gibst ihnen ihre Speise zur rechten Zeit: bu öffnest deine Sand, ju fattigen allem, was da lebt, sein Berlangen". Bi. 145, 15 f.; vgl. Bf. 104, 27 f. (hebr. Bahl.). Gott forgt für das größte wie für das kleinste Tier, für den Löwen und den Raben. Gewährst du dem Leu Beute, fragt Jahre den Mann im Lande Hus, und den Hunger der jungen Löwen — stillft du ihn, wenn sie kauern in ihren Söhlen, auf der Lauer sitzen im Dickicht? Wer bereitet den Raben seine Zehrung, wenn deffen Brut zu Gott aufschreit vor Nahrungsnot?4) Job 38, 39 ff. (Vgl. Pf. 104, 21 und 147, 9.) Menschen und Tieren hilfst du Jahre. Bi. 36, 7c.

<sup>1)</sup> Siehe W. Gesenius, Hebräische Erammatit (27. Aufl., Leipzig 1902) 148a.

2) Bulgata: mugierunt. Septuaginta und Peschitta: weinen (seufzen).

3) Die Peschitta übersett: schreit auf zu dir. — Der Beisch der Bulgata: quasi area sitiens imdrem "ift ein auch von Aquisa gelesens Glossem" (Scholz, Kommentar zum Buche des Propheten Joel. Witzburg und Wien 1885, S. 40.

4) Wit Hontheim (Bibl. Studien, IX. Bd., 1.—3. Hest: Das Buch Job. Freiburg i. Br. 1904, S. 271) tilgen wir jals unpassend (die jungen Kaben liegen im Nest, laufen nicht umber).

Das Gegenstiick zu Joel 1, 20 bilbet Jes. 43, 20: Ehren wird mich das Wild des Jeldes, Schakale und Strauße, weil ich Wasser gebe in der Wüste, Ströme in der Dede, zu tränken mein Volk, mein auserwähltes. Die angeführten Stellen legen Zeugnis ab von der sinnigen Naturbetrachtung des Drientalen, der sein reiches und tieses Gemütsleben auf das Tier überträgt. — Eine schöne Parallele zu Joel 1, 20 bietet Tertullians Abhandlung De oratione c. 29: Orat omnis creatura. Orant pecudes et serae et genua declinant et egredientes de stadulis ac speluncis ad coelum non otiosi?) ore suspiciunt... Sed et aves nunc exsurgentes eriguntur ad coelum et alarum crucem pro manibus extendunt et dicunt aliquid, quod oratio videatur.

Linz. Dr. Karl Fruhstorfer.

XII. (Das Urteil eines Laien über den Rölibat.) In feinem neuesten Werte "Caveant moniti! Gin offenes Bebergigungswort über Mafturbation" (Berlin, Berlag Sugo Bermühler), deffen Lefture den Gebildeten aller Stände, besonders Eltern, Erziehern, Seelforgern und Merzten beftens empfohlen werden fann, ftellt Dr. Ludwig Kannamüller, praftischer Arzt in Baffau, dem Zölibat folgendes fachmännisches Zeugnis aus (S. 81 ff.): "Es handelt sich in Diesem Kalle um eine personliche Bestimmung, der wohlüberdachte, mit dem eigenen Ich formlich verschmolzene religiöse Momente zu Grunde liegen, einer Beftimmung, mit deren Beobachtung ober Brüstierung Die felbstgewählte Existeng steht oder fällt, wenigstens im Frieden der Seele. Es ift das eine freiwillig anerzogene Abstinenz, die später um so leichter zu tragen sein wird, je früher das Augenmerk darauf gerichtet und je tadelloser die Jugend verlaufen war. Im Moment der Freiwilligkeit liegt hier die gesteigerte physiologische Möglichkeit, ich möchte jagen eine physiologische Garantie, daß Die Binche den physiologischen Drang überwindet, um den Mann für Die getroffene Bahl zu ftellen. Darum nur hier um Gottes willen feinen Zwang, gehe er nun von den Eltern oder sonstigen Angehörigen aus oder fei er burch falsche Scham des Betroffenen gegeben. Allen Respekt vor jenen, die aus Ueberzeugung zur richtigen Zeit noch dem Altardienst Balet sagen, unbekümmert um das schoele Auge der Mitwelt! Das find Männer, ganze Männer, die auch ihren ganzen

<sup>9</sup> Bgl. 2. Sam. 12, 3 und Odysse 9, 447 st. (edit. Weck, Gotha 1886).
— Daraus erklärt sich auch der Besehl des Königs von Ninive und seiner Großen: Wensch und Tier, Kind und Schaf sollen nichts genießen und weder weiden noch Basser trinken (Jon. 3, B. 7). Und hüllen sollen sich in Bußteider Wensch und Vieh und rusen zu Gott mit starter Stimme . . . (V. 8). Wir halten somit nicht sür nörig, "Wensch und Tier" in B. 8 als Jusap eines Glossars zu betrachten, wie dies Grimme in seiner Schrift gegen F. Telissch tut: "Undewiesenes". Wänster i. W. S 65. Um Deligsch (Zweiter Bortrag über Babel und Bibel. 1.—10. Tausend. Stuttgart 1903, S. 16.) zu widerlegen, genügt der Hinweis auf das innige Verhältnis zwischen Mensch und Tier im Orient, genügt der Hinweis auf Fos innige Verhältnis zwischen Mensch und Tier im Orient, genügt der Hinweis auf Koel 1, 18 ff. — \*) recte: otioso.

Mannesmut einseten mußten, um diefen kuhnen harrassprung gu wagen. Die Rehrseite der Medaille zeigt uns ja nur zu deutlich, daß jene Individuen, welche trot der gegenteiligen Erkenntnis aus eigener Mutlofigkeit Die ihnen zu Retten gewordene eigene Wahl nicht noch rechtzeitig rückgängig machen, später - leider zu spät -- das Opfer ihrer Schwäche und die Schmach ihres Berufes werden. Also nochmals gefagt: Die Freiheit ber Entschließung verbürgt es uns, daß der Bölibat zur erdrückenden Mehrheit auch wirklich gehalten wird, mogen gewiffe bekende Seiten es noch fo fehr in Abrede ftellen und einzelne Fehltritte aufbauschend generalisieren. Mit Genugtuung fei beshalb ein unverbächtiger Zeuge aus jungfter Frift gur Chrenrettung des Bölibates und seines priefterlichen Trägers angeführt. Die gewiß nicht priefterfreundliche "Strafburger Post" schreibt (1906, Nr. 1075) zu der Nachricht, daß ein französischer Geiftlicher den Zölibat nicht gehalten habe: "Solche Fälle werden von Zeit zu Beit immer wieder porkommen. Sie find die natürlichen Folgen bes Rölibats (?). Die jungen Leute von 22 bis 25 Jahren, welche die Weihe empfangen, haben der überwiegenden Mehrzahl nach noch keinen rechten Begriff davon, welche Opfer ihnen der Bölibat auferlegt. Daß trotbem die überwiegende Mehrzahl die Reuschheits= gelübde beobachtet, ift ein Chrentitel für die katholische Beiftlichkeit. Aber es wird immer einzelne Ausnahmen geben, denn auch die Priefter bleiben Menschen mit allen Schwächen. Man barf nur nicht in den Fehler verfallen, diese Ausnahmen stärker zu betonen, als fie cs verdienen. Denn die Ausnahmen bestätigen im Grunde doch nur die Regel."

Wir mussen das betonen, weil gegnerischerseits oft genug die Behauptung zu treffen ist, daß die absolute Abstinenz ein unüberwindliches Hemmis für die menschliche Willensfreiheit sei . . . . . . Nach meiner Ueberzeugung — ich stelle diesen Sat zur Diskussion

— ist die absolute Abstinenz, wenn frühzeitig gesibt, ein leichteres Kunststück für menschliche Schwäche als die relative. Was man einmal als Lebens- und Berufsprinzip erfaßt hat, das läßt sich eben leichter in Tagen schwerer Not und Drangsal durchführen, als daß man sich, plößlich in physiologische Zwangslage versetzt, mit den aufoktropierten Umständen glatt absindet."

Urfahr=Linz.

Dr. J. Gföllner.

## Literatur.

## A) Neute Werke.

1) Die Bedeutung der Marzichen Kapitalfritik. Eine Apologie des Christentums vom Standpunkte der Bolkswirtschaftslehre und Nechtswissenschaft. Bon Wilhelm Hohoff. Paderborn, 1908. Bonisacius-Druckerei. 339 S. M. 4.50 = K 5.40.

Ein neues Buch bes mit Recht hochgeschätzten Berfaffers ist immer ein Ereignis. Auch das vorliegende wird sicher großes Interesse erregen besonders neue Gedanken zu bringen, will Hohoff die als befannt angenommene Marriche Wertlehre und seine eigene Anschauung über den Wucher durch in funf Sprachen gebrachte Zitate befräftigen und als mit den firchlichen Lehren

übereinstimmend zeigen.

l. Hohoff will darstellen sowohl die wissenschaftliche Bedeutung von Karl Marx, als die fullurhistorische Bebeutung von Marx Kritif des Kapitalismus. Ein Anhang (3. 128-207) bringt sehr viele Zitate der verichiedenften Autoren, die als Belegstellen für den Sauptteil zu dienen haben. Es folgen sodann noch in eigenen Abschnitten die Anschauungen Baulsens, "Gin flein' aber fein' Collegium Logicum", ein Kapitel Rechtsphilosophie, dann das Nachwort, Register und Cor igenda (S. 339).

Es ware unbescheiden von mir, wenn ich die Besprechung weiter ausbehnen murbe, als über die Abteilungen, welche die wirtichaftlichen Fragen

dirett betreffen.

2. Hohoff nimmt von Sause aus die Marriche Wertlehre als bewiesen an, ja er erhebt sie sogar zu einer Art Naturgeset (S. 203). Auch meint er, daß die katholischen und liberalen Sozialökonomen die Wertlehre Marz' schon annehmen wurden, wenn nicht die daraus fliegende Mehrwert Theoric gu

Konsequenzen suhrte, die fie nicht anerkennen wollen. (S. 22). Gestügt auf diese Mehrwert-Theorie und die Marxiche Sinteilung der wirtschaftlichen Guter, bringt hohoff bann seine eigenen Auschauungen über den Bucher vor, die er mit vielen Aussprüchen von Kirchenvätern, bann protestan-

tischen und anderen Schriftstellern zu begründen versucht.

Sohoff will aber feinen Zweifel barüber auftommen laffen, daß er nur Die Marrich: wirtschaftliche Theorie, vor allem die Wertlehre voll annimmt, bagegen aber die von Mary felbst und von seinen Unhängern baraus gezogenen Folgerungen verwirft (S. 23), und daß er dem Philosophen Marx feinesfalls folgt. — Durch die massenhaften Zitate, die neuerdings Zengnis ablegen für die ganz ungewöhnliche Belesenheit des gelehrten Autors, leuchter als Lauptsahisch durch, zu zeigen, daß Marx' Wertlehre und Hohofis Art der Aussigniung bes Buchers, nicht nur nicht im Widerspruche zu ben Lehren bes beiligen Thomas von Aguin und der Rirchenväter - und Leo XIII. stehen, sondern der Wesenheit nach mit ihnen übereinstimmen.

3. Rach dieser, meiner Meinung nach, vollfommen objettiven Darstellung der Absicht des hochgeschäpten gelehrten Autors, sei es nunmehr gestattet, sowohl Die Borglige des Buches hervorzuheben, als die teils übertriebenen, teils geradezu irrigen Unschauungen, die in dem Buche gum Ausbrucke fommen, zu fennzeichnen.

Es fann bor allem nicht genug bas eble Bestreben bes Autors, feine warme Verteidigung des Wertes und des Rechtes der Arbeit hervorgehoben werden, sowie auch daß der Bucher in Sohoff einen unversöhnlichen Feind findet. Bu einem besonderen Verdienst rechne ich die S. 42-43 gebrachte richtige Auffaffung des Kapitalsbegriffes, auf dem der des Rapitalismus beruht, ein Sufiem, nach welchem für den verselbständigten Wert fämtlicher Produttionsmittel ein firer Bins, über den einfachen Unternehmergewinn hingus, verlangt wird.

Daß hohoff nur ben Dekonomen Marx annehmen will, bagegen ben Philosophen Marx verwirft, ist schon erwähnt worden (3. 11-12).

4 Ein schwerwiegender Uebelftand ift es, wie erwähnt, daß Sohoff anftatt Die Richtigfeit der Margichen Wertlehre zu beweisen, fie als bereits vollkommen

bewiesen, zu einer Art Naturgeset (S. 203) erhebt. Natürlicherweise kommt er schließlich doch zu Folgerungen, die mit denen Mary' jum Teile übereinstimmen, tropdem er bem Philojophen Mary nicht folgen wollte; philosophisches und öfonomisches Denfen voneinander zu trennen ist eben nicht möglich. Marx' Frungen auf ökonomischem Gebiete wurzeln ja gerade auf salschen philosophischen Anschauungen und Urteilen.

Mary überträgt, wohl nach seiner monistischen Unschauung, die Emanationslehre auf die Giterproduttion. Go findet er im Produfte menichliche Arbeit aufgehäuft. "Gallerte unterschiedssofer Arbeit" (Rapital I, S. 25, 39 und an anderen Stellen). Die Arbeit, die an sich feinen Wert hat, überträgt Teile der menschlichen Arbeitskraft, (die einen Wert hat in das Produft. So Marx, der nicht erkennt, daß der Mensch nach Gottes Ebenbild etwas schaffen kann, das außerhalb ihm ist und bleibt — allerdings nicht neue Materie, wohl aber neue Formen nach dem vorher entworsenen Bilde — und zwar als Ursache durch Kat.

Mary sieht vollkommen richtig ein, daß Mensch und Natur mit ihren Kräften zusammenwirfen, um das Produkt zustande zu bringen. Dann aber wird er seiner monistischen Aufsassung ungetreu, indem er im Produkte den Dualismus einführt. Er meint, die Natur gibt dem Produkte seine Nüglichkeit (Gebrauchswert), während die Arbeit durch Uebertragung von Wertkeilen der Arbeitskraft den vom Gebrauchswert getrennten Tauschwert, kunz Wertgenannt, gibt.

Inkonsequenz bei Ausstellung der Brämissen sührt zu einer eigentümlichen Prozedur. Marz eliminiert näutlich den Gebrauchswert (Kapital I, S. 95), so daß ihm nur noch der Wetr genannte Tauschwert (beziehentlich Arbeitskraßte wert) sübrig bleibt. Marz weiß recht gut, daß das Brodutt Gebrauchswert (Nüßlichkeit) haben muß, um in den Tausch zu kommen. Er berücksichtigt aber nicht, daß allerdings alle Tauschgüter Gebrauchswert haben müßsen, aber nicht alle Gebrauchsgüter sür dansch best nicht das Allgemeine. Dessentungsachtet eliminiert Mary diesen allgemeinen Begriff und vermeint sodann, den engeren Begriff Tauschwert festhalten zu können!

Wenn von dem Eisen der allgemeine Begriff Metall eliminiert wird, was bleibt dann von dem Eisen noch übrig? Es ist nicht gut erklärtich, wie ein so hervorragender Gelehrter, der Hohoff unzweiselhaft ist, den Irrtum nicht erkannt hat. In den weiteren Aussührungen ist Warr, allerdings gestützt auf die falschen Prämissen, sehr fonsequent. In, die Folgerichtigkeit des meuschlichen Geistes ist so start, daß Hohoff schließlich genötigt wird, Marr dis zum Kommunismus, wenigstens als anzustredendes Ziel, zu solgen, weil, wie er sagt, es nur ein Jdeal gibt, das für alle Meugchen ohne Ausnahme das gleiche ist, dasselbe für die Laienweit, wie für die Ordensseute (S. 103).

Die auf derselben Seite unwidersprochen gebrachte Behauptung Lassalis der Sozialismus auf Arbeit gegründetes, individuelles Sigentum erst einsstüden will, ist, wenn ernst gemeint, nicht auf der Höhe eines Hohosses der hüsten will, ist, wenn ernst gemeint, nicht auf der Höhere auf hars, kann doch nicht den erworbenen Suppenbon vom Munde nicht wegreißen dars, kann doch nicht den Gigentumsbegriff ausmachen! — Wie die höhere auch die geistige Arbeit im Sozialistenstaat entlohnt werden würde, möge Hohosses gesten aus Friedrich Engels, Herren E. Dührings Umwälzung der politischen Dekonomie.

Wollte doch Hohoff mehr berücklichtigen, was die Kirche über das Privateigentum lehrt! Leo XIII. erklärt es ausdrücklich als im Naturgeset begründet. Und dessen Berteidigung des Grundeigentums hat die Polemik Henry Georges gegen die Enzyklika veranlaßt. Im übrigen verweise ich hier nur noch auf den von Hohoff so oft angerusenen St. Thomas, der in seiner Summa II. II. LXVI a. 2 die absolute Notwendigkeit des Sondereigentums nachweist, nachdem er II. II. LVII a. 3 das Verhältnis zum Naturrechte in sehr kaklicher Weise dargestellt hat.

Im weiteren Berfolge läßt nun Mary nicht die aufgewendete Arbeit als Wert in das neue Produkt eingehen, sondern nur gesellschaftlich notwendig e Durchschnitt aufgewendete verloren wäre. (Arme Arbeiter — etwa die Hälfte — deren Arbeit unter den Durchschnitt fällt.)

1) Mary sagt wörtlich Kapital I, S. 13: "Diese Dinge" stellen (nämsich als Tauschobiefte oder Waren) "nur noch dar, daß in ihrer Produktion menschiche Arbeitskraft verausgabt, menschliche Arbeit ausgehäuft ist. Als Krisiall bieser ihnen gemeinschaftsichen Substanz sind sie – Werte". — 2) "Vorwärts" Beilage 4. Nov. 1877. Weil im sozialistischen Staate die Erziehung vom Staate besorgt würde, hätte ein höherer Ertrag dem Staate zuzusließen. (So hätte denn der einsache Taglohn für alle gleich zu gelten.)

Damit nicht genug ichmiegt fich Mary ben tatfächlichen Berhältniffen doch wieder an, indem er nicht den Durchschnitt im Momente der Leistung gelten lakt, fondern erft die durchschnittliche Arbeit, welche im Augenblide des Bertaufes aufzuwenden notwendig mare. Wie dieje gefunden wird, jagt uns Marr in "Das Glend ber Philosophie" (S. 26, 34 ff.), wo er uns belehrt, daß, um den Wert ber verschiedenen Arbeitszeiten meffen zu fonnen, ein Magftab norwendig ift, ben bie Konfurreng uns liefert bei Abwägung von Ungebot und Rachfrage.

Much in einem fozialiftischen Staate mare es eben nicht möglich, von ber Gegenüberstellung von Bedürfnis (Nachfrage) und Borrat (Angebot) Umgang gu nehmen. Die abfällige Bemerkung von Sohoff über Konkurreng, Angebot und

Rachfrage (S. 23) trifft also auch Mary selbst.
Der geschätzte Autor mag also ersehen, daß nicht die Furcht vor der Mehrwert-Theorie (S. 2-) von der Annahme der Marrichen Werttheorie abhält. fondern, daß fehr gewichtige Grunde gegen fie fprechen. Anderfeits darf aber nicht verkannt werden, daß es voll berechtigt ift, von einer offenkundig fehlerhaften Folgerung auf einen fehlerhaften Ausgangspunkt gurudzuschließen. An

ihren Früchten werbet ihr fie erkennen, gilt auch bier.

5. Wieso Sohoff den heiligen Thomas für seine, beziehentlich Marr' Wertlehre in Anspruch nehmen will, tropbem er doch selbst (S. 152) erklärt dass St. Thomas und Leo XIII. den Wert nicht von der Arbeit allein, sondern von den Produktionskoften abhängen laffen - was Hohoff aber nicht als Borwurf getten laffen will (S. 183), ift ichwer zu versteben Allerdings andert fich die Situation auf G. 280, wo Sohoff ein Bitat aus St. Thomas, Rommentar ju Aristoteles Ethif bringt, welches er als Beweis fur die Arbeiswerttheorie hinstellt. Es ist aber doch anzunehmen, daß die fo icharfen Denter Ariftoteles und Et. Thomas nicht mit fich felbst in Biderspruch geraten find. Die Ertlärung des Diffverständniffes ergibt fich vielleicht, wenn man in Betracht zieht, daß die angezogene Stelle fich auf Die austeilende Gerechtigfeit bezieht, Die befanntermaßen nicht auf das Bleiche, sondern auf das Gleichmäßige gerichtet ift. (S. Thomas summa II, II, IXI a. 2 und anderwärts) und daber mit der Marr' Bertlebre, Die mit ihren gleichen Wertzeitteilchen zur fommutativen Berechtigfeit gehört, gar nichts zu tun bat.

Wahrlich, die Kirchenlehrer bedürfen nicht einer Entschuldigung (S. 183), fie haben feine Wertlehre schreiben wollen, sondern sie haben sich der Ausdrucksweise bedient, die allgemein verständlich ift und ber feit Taufenden von Sahren bestehenden Pragis entspricht. Ja, tlares Verftandnis ift hier notwendig, damit ja nicht der schroffe Wegensas verwischt werde, der zwischen den Grund pringipien besteht, auf denen einerseits Marr mit bem Sozialismus, anderseits

die Kirche (mit dem heitigen Thomas v. Aquin) ihre Lehre aufbauen.

Buesde, der Führer der frangofischen Marriften, hat den Gegensat: Sozialismus - Ravitalismus beutlich erfannt und infolge ber Weihnachts Enghtlika 1878 Leo XIII. gegenüber ausgesprochen. Laffen wir es babei bewenden.

- 6. Derselbe Gegensatz zeigt sich bezüglich der Arbeiter und ihrer Arbeit. Bei Mary wird die Arbeit materialisiert, was ja bei materialistischer (und auch pantheistischer) Weltanschauung nicht anders sein kann. Der Mensch geht in Arbeitstraft auf, die durch Arbeit den Bebensunterhalt gewinnt, um den Areis lauf von Abnützung des Körpers und Erfat der abgenützten Teile fortsetzen zu können.
- Die Kirche, sagen wir Lev XIII., sowie St. Thomas und die Kirchen lehrer fie alle erheben die Arbeit und mit ihr den ganzen Menschen hoch über das materielle Leben hinaus (S. Thomas, Summa II. II. (LXXXVII). Da liegt ein jo gewaltiger Unterschied, ja Wegenfat vor, daß es ichier unglaublich ift, wie Sohoff fo leicht die tiefe Kluft überfpringen fonnte.
- 7. Anichließend hieran wird es wohl geboten fein, mit Sohoff (S. 30 u. 147) auf das innigfte gu bedauern, daß die Berderiche leberfepung der Engyflifa "Rerum novarum" 1891, eine besonders wichtige Stelle mangelhaft übersetzt und jogar ben Can ausgelaffen hat, in welchem Lev XIII. - nachdem er bas

Rusammenmirfen von Natur und Mensch in der Produktion erwähnt hat der menschlichen Arbeit ein derartiges Ueberwiegen zuerfenut: "daß man, ohne Furcht sich zu täuschen, behaupten kann, daß aus der Arbeit allein die Reichtilmer der Nationen bervorgeben".

Ein Ueberseben fann ja porfommen, dann mare es aber eine Chrenpflicht des Welthauses Herder gewesen, in einer neuen Auflage den Fehler — und es ist ein schwerer Fehler — wieder gut zu machen.

Auch heute wäre es noch nicht zu ivät.

Wenn aber Hohoff meint, diese Stelle der Engyklifa als Beweis für die Richtigkeit der Marxichen Werttheorie (vom ausschließlichen Arbeiswert) hinstellen zu können (S. 146—147), so gibt er selbst die Mittel an die Hand zur Bekampfung dieser Anschauung. Seite 187 bringt er nämlich die Einwendung Mary' gegen einen Sat des sozialistischen Programmes, worin gleicherweise wie in der ausgelassenen Stelle der Engyklika die Arbeit als einzige Quelle des Reichtums genannt wird. Marx, mit seinem scharf krikschen Geiste, hat sehr wohl erkannt, daß damit bas Eigentumsrecht auf die fefte Bafis geleisteter Arbeit begründet werden fann. Es ist wohl anzunehmen, daß Leo XIII., der das Cigentum entschieden verteidigt, von einem ähnlichen Gedankengang geleitet gewesen sein durfte, — so daß der Herderschen Austasjung die Bedeutung nicht zukommt, die Hohoff ihr geben möchte.

8. Wenn ich oben die richtige Kennzeichnung des Kapitals als Wertvermögen (S. 43) in Hohoffs Buch hervorgehoben habe, fo liegt mir doch baran, zu bemerken, daß diese Definition allerdings von katholischen Sozia'politikern geteilt wird, aber weder von der Nationalökonomie allgemein, noch von Marr aufgenommen wurde. Begreiflicherweise konnte sie von Warr nicht aufgenommen werden. In dieser Quartalschrift sind 1881—1882 in diesem Sinne geschriebene Artifel erschienen. Die tatholische Union de Fribourg, unter Führung des Bischofs (wäteren Kardinals) Mermillod, hat im Jahre 1887 fich darüber geeinigt, daß der Kapitalismus auf Trennung von Sache und Wert beruht, welch letterem, trothem er an sich unfruchtbar ist, ein figer Zins zuerkannt wird, — und daß diefer Borgang "die charafteriftischen Merkmale des Buchers ausweist." (St. Leo-

Gesellschaft. Beschlüsse S. 54).

Es wird vielleicht interessieren, daß derselbe Kardinal Mermillod im Jahre 1888, in einer vertraulichen Eingabe an Leo XIII. dieselbe Anschauung zum Ausdrucke gebracht hat. Die Katholiken, welche die Lehre vom Bucher annehmen, wie die Kirche fie gegeben hat, - die aber mit der Hohoffs nicht übereinstimmt — können biese Erkenntnis getrost aussprechen, ohne in den gefährlichen Ideen des gewaltsamen Umfturzes verwickelt zu werden, weil

sie auch die katholischen Lehren über das Eigentum heilig halten

Marr muß allerdings das Areditwesen, welches für Geld (G) mehr Geld (G') direkt beansprucht, mit in Betracht ziehen — namentlich auch im 3. Bande, ) — aber als allgemeines System kann er es nicht brauchen, weil er die Stellung der Lohnarbeiter gegenüber dem Unternehmer, beziehungsweise der Produttionsmitteln zeigen will. Deshalb wohl bezeichnet er "Kapital I, 139." G (Geld), W (Ware) — G' — (nicht Geld) als die allgemeine Formel des Kapitals. Im 2. Band (S. 390) teilt er das Kapital ein: 1. in konstantes, das wieder in fixes (Maschin 2c.) und in zirkulierendes fonstantes Rapital (Produktionsmaterialien, Robstoff 2c.) zerfällt,

2. in variables Rapital, bas "bem Stoffe nach betrachtet aus der fich

betätigenden Arbeitskraft felbst" . . . besteht. Und im 3. Bande — damit auch dieser nicht leer ausgeht — wird (S. 422) das Rapital nur noch zur Bafis zum Kreditüberbau. Marg felbst wideripricht also der von Hohoff (S. 80) gebrachten Annahme.

<sup>1)</sup> Der 3. Band: Das Kapital ist von Engels auf Grund von Entwürfen Mary' Bujammengestellt, ein gang unfertiges Wert, bas Mary in dem Zuftand wie es ift, gewiß nicht veröffentlicht hatte.

9. Bezüglich des Buchers wird man der scharfen Berurteilung Sohoffs vollkommen beinimmen können. Nur eines fehlt, nämtich die von der Kirche

festgehaltene Definition des Buchers.

Wenn Hohoff (S. 330) sehr richtig nach dem seligen (leider noch nicht heilig gesprochenen, wie Hohoff angibt) Albertus Magnus anführt, daß in Glauben und Sittenlehren der heilige Augustin mehr Glauben verdient als die Philosophen, so hätte er auch beachten sollen, daß man sich an die Autorität der Kirche mehr als an die der Heiligen und Kirchenväter zu halten hat (S. Thomas. Summa II. II. X. a. 12).

Dann hätte Hohoff anstatt Endemann und anderen Autoren soviel Gewicht beizulegen, der katholischen Lehre mehr Beachtung geschentt. Allerdings zitiert Hohoff (S. 230) den Ausspruch des 5. Lateran-Konzils, aber indem er Feine Bedeutung einschräuft, während er weder den römischen Katechismus (nach dem Konzil von Trient), noch die setzte autoritative Entscheidung Benedift XIV.

Vix pervenit, anführt.

Diese Ensicheidungen sinden auf der vom heiligen Thomas sehr klar ausgesprochenen Lehre umma II. I. LXXVIII., die auf der Auseinanderhaltung der verschiedenen Güterkategorien beruht. Sine Scheidung, welche aber mit der vom Marr vorgenommenen in Uebereinstimmung nicht gebracht werden kann

Dier sei furg der Unterschied angeführt.

Benn Marx als Hauptunterschiede: fonstantes Kapital und variables Kapital (siehe oben) einhält, und Hohos einen Unterschied zwischen Gelitern, die einen dauernden Gebrauch zulassen von solchen, die, wenigsens in den Händen des Besitzers, einen nur einmaligen Gebrauch gestatten (S. 45 Majchinen, Rohstoss, Gold und Silber z.) nicht anersennen wil, so beruht die ganze lirchiche Lehre vom eigentlichen Bucher geradezu auf dieser Unterscheidung. Die nicht vertretdaren Güter gestatten eine getrennte wirtschaftsrechtliche Behandlung vom Gegenstand selbst und von seinem Gebrauch, während die vertretdaren (Verbrauchs-) Güter durch den Gebrauch auch verbraucht werden (wie das Brot, der Samen, der zu verarbeitende Rohstoss in. s. v.). Dazu gehört namentlich das Geld, das der Besitzer auch nur einmal verausgaben kann. Es ist daher ganz zut möglich und erlaubt, Kacht sin Feld, Miete für ein Haus einzunehmen. Der Kächter kauft nur den Gebrauch, das Recht ein Ding zu benützen, nicht aber diese selbst, das in natura fortbestebt.

Benn bei solden Geschäften von Bucher die Rede ist, so fann sich der Vorwurf nur auf die Uebertreibung von etwas an sich Erlaubten beziehen. Anders bei den Tingen, deren Gebrauch mit ihrem Verbrauch zusammensällt. Dier ist eine Trennung nicht möglich; wer die Sache gebraucht, daher verbraucht, fann es nur als Eigentümer tun, so daß der aus dem Gebrauch etwa entsiehende Vorteil dem gehört, der es als Eigentümer verbraucht hat, nicht dem Tar-

leiber (benn: Res fructificat domino).

Das ist nun der strenge Begriff vom Wucher, für solche dargeliehene Gegenkände: Samen, Geld u. s. w. mehr zurückzwerlangen (Zins), als man dargeliehen hat. Damit zu vergleichen die Bestimmung des 5. Kouzits vom Lateran, der Römische Katechismus, dessen Grflärung auf derselben Grundlage beruht, namentsich (S. Thomas Summa II. II. LXXVIII.), die an Deutlichfeit nichts

zu wünschen übrig läßt und die Bulle Vix pervenit Beneditt XIV

10. Die letzte prinzipielle Entscheidung über den Wucher wird eben in dieser Bulle Benedift XIV. gegeben. Bei aller strengen Berurteilung des Wuchers, wie er von den firchlichen Lehrern sestgeschalten wurde, webt doch ein milder Geist in ihr, der nur das undedingt verbietet, was unzweiselhaft als verwerklich spindhaft) erkannt ist. Der Rentenkauf wird hier geradezu als erlaubt genannt. Diermit ist die von Sohoff S. 65 ausgesprochene Meinung, daß das kanonische Recht auch gegen Wiete und Pacht sich tehrt, in antoritativer Weise widerlegt. Ebensowenig ist die Behauptung S 68 and auch 88 richtig, "daß mit den allgemein anerkannten Brinzipien der scholassisch kandicken Bucherdoftrin jedes arbeitslose Bermögenseinkommen unvereindar ist, mag man dieses nun Jins, oder Kentes oder Krischte nennen".

Der Bulle entsprechend ist es also erlaubt, Gewinne zu machen, die nicht aus der eigenen Arbeit entspringen — trop Hohoss (S. 171) (und trop der allerdings unrichtigen Heranziehung des 3 Gebotes auf S. 122). Die Psticht zur Arbeit, auf die Hohoss schaft, so streng sie auch geboten ist, beiebt stets ein moralisches Gebot, das (ausgenommen in Rotsällen) nur in einem Stlavensder Tyrannenstaate erzwingbar werden könnte. (Siehe auch die klare Erörterung dieser Frage in S. Thomas Summa II. II. CLXVII a. 3, die Hohoss als gründssicher Thomas-Kenner doch nicht übergehen sollte.)

And manche äußere Titel werben anerkannt, auf Grund berer man zumindest eine Entschädigung für aus bem Darlehen entstandenen Berluft, beziehentlich entgangenen Gewinn, beanspruchen kann. Aber in der Bulle wird die Alighauung verworfen, daß solche äußere Titel immer vorhanden sind; eine sine ploche Weinung wäre gegen die Vorschriften der Kirche und auch gegen den natürlichen Berstand; so lehrt die Bulle (Siehe Abbe Morel, Le Pret & interet.)1)

Gerade dieses Moment der Berallgemeinerung ist aber heute insolge des herrschenden kapitalistischen Kreditipstems (Kapitalismus) eingetreten. Insolange diese Spsiem noch nicht allgemein herrschend geworden war — etwa dis 1830 — verwies die römische Kongregation auf die Bulle Vix pervenit, wenn bezüglich der Erlaubtheit gewisser Geschäfte Anfragen an sie gerichtet wurden. Seitdem lautet die Antwort, das die Gewissen nicht zu beunruhigen sind — unter Vorbehalt der Unterwerfung unter zustünstige Entschedungen der Kirche, — somit ist wohl zu unterscheden — was häusig übersehen wird wissenden der Hung der Kirche den einzelnen Gläubigen gegenüber, die zur Veruhigung ihres Gewissens miter gegebenen Verhältnissen in Einzelfällen sich an sie wenden, und den prinzipiellen Entscheidungen, die allgemeine Gültigkeit haben.

Bis eine solche prinzipielle Enticheibung — die erst nach Eintritt mehrgeftärter Verhältnisse zu erwarten ist — ersolgt, tann man wohl annehmen, daß die Kirche auf Grund der ohne ihre Zustimmung eingetretenen Beralisgemeinerung der äußere Titel gestatten wird, die gewöhnlichen Interessen zu beseben; wodurch die strenge Lehre vom Wucher (nämlich auf Grund des Darslehensvertrages als solchem Zinsen zu beanspruchen) weder ausgehoben noch auf-

geschoben wird.

Halten wir uns an die Aussprüche der Kirche, um uns vor jeglicher Uebertreibung zu bewahren!

11. Bum Schluffe ein Wort zur Aufklärung über die Sklaverei.

Hätte Hohoff überleut, in welchem Sinne die Worte Sklaverei und Naturrecht vom heiligen Thomas gebraucht werden, dann hätte er es wohl unterlaffen (S. 333), St. Thomas im Widerspruch mit der kirchlichen Lehre zu finden. St. Thomas erkennt sehr wohl, daß die Sklaverei durch die Sünde, als Strafe,

eingeführt wurde (Summa, Supplement q. L11. a. 1).

Der Stlave, wie ihn St. Thomas versteht, ist librigens nicht ber, ben wir uns gewöhnlich nach heidnischem Rechte als rechtlose Sache vorstellen. Schon lit II. LXI. a. 3. bezeichnet ihn die Summa nur als eine Art von Eigentum, bezüglich der Ersatzlicht dessen, die einen kindern des Hauen unter einem mit den Kindern des Hausvaters genannt, dem sie nur in determinierten Dingen zu gehorchen haben, nicht aber, wenn ihnen Heirart oder Enthaltsamkeit oder ähnliches aufgetragen wirde. Uebereinsimmend hiermit wird auch II. LVII. a. 4. die Stellung der Kinder und Niener (unter denen offendar alse dienenden Personen des Hauses indegrissen sinder sinder sausvater sowohl als der Gesellschaft gegenüber gleichmäßig behandelt.

Rlar und deutlich sagt die Summa, Supplement LII. a 2., daß die Knechtsichaft (servitus) das Naturrecht nicht ausheben fann, also daß der Sklave nur

in dem feinem herrn gehort, mas über die Natur hinausgeht.

<sup>1)</sup> Uebrigens verwirft diese Bulle ausdrücklich die allzugroße Strenge derer, welche jeden Gewinn, der vom Gelde herkommt, als ungerecht und an Wucher grenzend ansehen.

Das Natürliche, das Menschenrecht, wird hier soweit gewahrt, daß der Stlave felbst gegen den Willen seines Herrn eine gültige Che eingehen kann. Benn der heilige Thomas von Aguin heute unter uns leben würde, er

fonnte nicht anders lehren, wie er es bagumal getan.

Das Naturrecht halt sich junächst an die unterste Grenze des Erlaubten und bei fortschreitender Gesittung kann es (im Sinne als jus gentium genommen) den jeweiligen Berhältnissen entsprechend, ergänzt, erweitert werden.

Viehofen (N.=De.).

Franz Graf Knefstein.

2) **Jesus Christus.** Vorträge auf dem Hochschulfurs zu Freiburg im Breisgan 1908, gehalten von Dr. Karl Braig, Dr. Gottfried Hoberg, Dr. Kornelius Krieg, Dr. Simon Weber, Universitätsprosessor in Freiburg, und von Dr. Gerhard Esser, Universitätsprosessor in Bonn-Freiburg. 1908. Herder. 8°. 440 S. Geh. M. 4.80 = K 5.76; gbb. M. 6.— = K 7.20.

Wir haben hier eine höchst bebeutende Aublikation vor uns, der wir eine möglichst große Verbreitung wünschen. Sie sest sich zusammen aus Vorlesungen, beziehungsweise Vorträgen, welche von Theologieprofessoren der Universitäten Freiburg i. B. und Boun beim zweiten Hochschliturs zu Freiburg i. B. in der Zeit vom 12. die 16. Oktober v. J. vor einer großen Zuhörermenge abgehalten wurden. Das allgemeine Thema bildete die Gottheit Chripii. Gottscied Hoberg sprach über den geschilchen Charafter der Evangelien, Simon Weber über die Gottheit Jesu im Zeugnis des alten und neuen Testamentes, Karl Braig über Zesus Christins außerhalb der katholischen Kirche im 19. Zahrhundert, Gerhard Esser über die Christologie in der protestantischen Theologie und im Nodernismus und über das Togma von der hapostatischen Union, Kornelius Arieg über Jesus Christins als Letzer der Wahrheit, als Erzieher und als Lebenssbender.

Der Sauptangriffspunft, gegen den sich gegenwärtig die freisinnige prote fantische und ebenso die "tatholische" moderniftische Theologie und Philosophie richtet, ift die Gottheit Chrifti, mit welcher das gange Chriftentum fteht und fällt. Die "wissenschaftliche" Methode, deren sich die Gegner bedienen, ihre philosophischen Boraussegungen, ihre Erkenntnissehre, ihre Anschauungen über das Wesen der Religion, über Offenbarung und Schriftinspiration, alles das dient als wohlgefügtes Syftem von Baffen, mit denen man die Gottheit Chrifti aus ber Welt ichaffen will, um fich felbit als naturalistischen Gögen anzubeten und von der Furcht vor dem gottlichen Gesetzgeber und Weltenrichter befreit gu fein. Aber der wohlgewappnete Roloß steht wie der in Nabuchodonosors Traum auf tonernen Jugen und er fturgt gusammen, wenn man ihm naber gu Leibe geht. Und diefes lettere haben die genannten Autoren in grund icher Beife beforgt. Mit einer jeltenen Klarheit und Logif, mit einer Wärme, Begeisterung und zugleich Entruftung, wie fie nur aus dem Innern eines von der Wahrheit feiner Sache felfenfest überzeugten driftlichen Denfers hervorquellen fonnen, mit einer durchaus edlen, formvollendeten und vielfach geradezu ichwungvollen Diftion haben sie sowohl die protestantische Kritik als auch den katholisch sein wollenden Modernismus in ihrer ganzen Unvernunft, Falschheit, Inkonsequenz und wissenichaftlichen Unaufrichtigfeit bargestellt und glänzend widerlegt. Jeder, der guten Willens ift, fann fich hier gegen den betäubenden Bifthauch bes "modernen" Christentums, das oft "wie Glodenflänge aus dem Frieden und der Seligkeit einer glaubigen heiligen Kindheit" jum Arglosen ipricht, immunisieren Bare es möglich, bag biefe Bortrage in ebenso weite Areise brangen wie die Bucher von Sarnad, Loify und den Modernifien, fo wurde der Glorienschein der echten und mahren Wiffenschaft, mit bem fich die letteren selbst schmuden, bald in nichts zerftüben.

Much die im "Anhang" bargebotenen zwei Bortrage, Gotifried Soberge über den Spllabus und die Engyflifa Bing X. und Rart Braigs über die

Mobernismus-Enzyklika sind sehr lesenswert und zur Drientierung über diesen Gegenstand höchst geeignet. Der erste Bortrag behandelt mehr die äußere Borgeichichte der modernistischen Bewegung, der letztere bietet eine gediegene Darsstellung des Inhaltes der Modernismus-Enzyklika.

Alle genannten Autoren haben sich ein großes Berdienst um die Ber-

teidigung bes tatholischen Glaubens erworben.

Bien. Dr. Georg Reinhold.

3) Das Hohelied. Uebersetzt und erklärt von Josef Hontheim S. J. ("Biblische Studien", XIII. Band, 4. Heft). Freiburg und Wien. 1908. Herdersche Berlagshandlung. Gr. 8°. VI und 112 S. M. 2.80 = K 3.36.

Mit großem Interesse begrüßt Rezensent die vorliegende Arbeit über bas Sohelied, das wegen feines herrlichen und geheimnisvollen Inhaltes gerade in unserer Zeit eine ungewöhnliche Wichtigkeit gewonnen hat. Der verehrte Berfasser zerlegt das Werf in drei Hauptteile: Prolegomena mit 12 Abschnitten (S. 1—32), Kommentax (S. 33—96) mit der Erflärung der sechs Lieder (I. Textfritif, II. Erläuterungen, III. Analyse, IV. Schlußbemerkungen), sodann: Das Sohelied in einer treuen, flaren beutschen Nebersehung nach Borftrophen, Gegenftrophen und respektive Zwischenstrophen abgeteilt (S. 97-111). Ganz richtig wird als Lehre ber Kirche (S. 2) angeführt: 1. Das Sobelied ist ein vom heiligen Geiste inspiriertes Buch; 2. es behandelt nicht rein menschliche Dinge ohne jede Beziehung zu höheren übernatürsichen Wahrheiten. Wenn aber der Herr Bersasser (S. 27 f.) meint: "Für die Autorität unseres Buches ist es gleichgultig, welcher Zeit, welchem Orte und welchem Verfaffer es angehört, . unfer Buch ift feine Geschichte, enthält auch feine geschichtlichen Elemente. Wer immer es geschrieben haben mag, hiftorische Glaubwürdigkeit besitzt es auf keinen Fall", so fann Rezensent ihm hierin feineswegs beistimmen. In dieser Beziehung hat Bossuet wohl richtiger gesehen, der im Hohenliede (Libri Salomonis, 1693) eine "vera historia" fand, d. i. dasselbe typisch deutete; (zu vergleichen Honorius von Autun u. a.) Es ist nämlich in biesem inspirierten Buche ein wirklicher Borgang anzunehmen, der jedoch nicht Gelbstzweck ist, sondern eine höhere Wahrheit vorbildet. Sulamith ist eine geschichtliche Person, nicht die Tochter Pharaos, sondern ein Hirtenmädchen vom Lande; Salomon ist der König, der Sohn Davids. Die guchtige Leibesschönheit und Seelenreinheit der Sulamith war die Beranlassung zu einem ethisch-reinen Liebesbunde zwischen ihr und Salomon (in deffen fruheren Konigszeit). Diefer irdifche Liebesbund verfinnbildet nun jene höhere göteliche Liebe und bräutliche Berbindung, die zwischen Gott und seiner auserwählten Gemeinde, sowie zwischen Gott und jeder einzelnen gerechten Seele ftuttfindet; oder es spiegelt fich darin die Bermallung des Meffias mit feiner auserwählten Gemeinde: die Berbindung Chrifti mit der heiligen Kirche ab, aber nicht rein allegorisch, sondern typisch. Natürlich beden sich Typus (Borbild) und Antimpus (Gegenbild) nie: ber Typus wird vom Antitypus weit und weit überragt. Betreffs ber Bemertung über den Berfaffer des Sobenliedes (G. 27) und Inspiration besselben (S. 28) ware doch zu erwähnen, daß dieses trefflichste, vorzüglichste Lied beshalb in ben Kanon aufgenommen murde (abgesehen von seiner Inspiration), weil sein Berfasser, ein Sohn Davids, des Trägers ber meffianischen Berheitung (2 Sam. 7), ein (zeitweitiger) Thpus desjenigen war, ber von sich sagte, daß er mehr sei als Sasomon (Mt. 12, 42). Daß es Allegorien, und zwar schone Allegorien gibt, lehrt und zeigt die hermeneutik; daß aber ein ganzes biblisches Buch "in der ibealen Welt" (S. 51), so in der Luft schwebe — bazu gehört ein gu ftarker Glaube! Man deute demnach das Hohelied allegorisch, aber typisch allegorisch! Sonst schilbert ja der geehrte Verfasser von dem angenommenen allegorischen Standpunkte aus den Gang und Forischritt der Gedanken und Bilder gang richtig; namentlich find die in der "Analyse" und den "Schlußbemerkungen" ausgesprochenen Gedanken recht gut und belehrend. Selbstverständlich geht bie (vom herrn Berfaffer turg angedeutete) Ertlarung

selbst auf dem verschiedenen Standpunkte auseinander. Ob man aber das Hohested, dessen jerds Gefänge mit mehreren Strophen und bestimmten Zeilen, oder aber in sechs Aesannit mehreren Strophen und bestimmten Zeilen, oder aber in sechs Afte mit mehreren Szenen zergliedert, ist für den eigentlichen Wert des Buches ganz irrelevant; allerdings gewinnt hiedurch – wenn uicht gewaltsam sineingetragen und willkürlich unterseult — die Form der Daxsellung an Zartheit und Schönheit bedeutend. Daß 6, 3 hinter 8, 13 zu lesen sei, ist wohl nur eine "Vermutung" (S. 67). Einen Stichus beleedig zu verdoppeln, um irgend eine gewinschte Zeile zu erhalten, möge bei einem biblischen Buche ja nicht a s Rezel gelten. Gerade aber in Hinscht auf die in Klüze hier ausgesprochenen Vemertungen wünscht Rezensent dem vorliegenden, mit viel Fleiß und Umsicht besorgten und sich ausgestateten Werfe allgemeine, begessterte Ausnahme; gewiß wird es zur nähren Würzbigung und zu immer besserntwenden Vohenseises recht viel Swedes des erhabenen, geheimnis- und trostvollen Hohenssches recht viel beitragen.

Brag.

Leo Schneedorfer.

4) La Chiesa Russa, le sue odierne condizioni e i suo riformismo dottrinale. Von P Murelio Palmieri O.S.A. Firenze. 19 8. Libreria editrice florentina. XV u. 759 S. 5 Vire = K 5.—.

Ruhland gleicht in sozialer, politischer und religiöser hinsicht einem unheimtichen Bultan, der jeden Augenblick loszubrechen droht. So jehr die orientalische Orthodoxie einer lähnenden Lethargie und Exparrung versallen scheint, sehlt es immerhin nicht an radisalen Bersuchen, die neuzeitlichen Ideen in weitem Umfange einzubürgern und namentlich das gesante Kirchennum der russischen Staatstirche auf eine ganz und gar demotratische Grundlage zu stellen. Noch jucht die Regierung auch in frechticher Sinsicht ihre absolutizischen Tendorzen, die vielsach an den Byzantinismus der schlimmsten Art erinnern, aufrecht zu erhalten; wenigsens ertsätzte Minisperdsätzent Trolypin in einer Unterredung dem Wetropoliten Antonius von Petersburg, daß der reaktionäre Kurs des heiligen Synod der Kegierungspolitif nicht entspreche und die den Intareastischen Bischöfe Hermogen und Seraphin wurden auß dem Synod entsernt und in die Provinz verbannt. Indes vernöchte nur eine hierarchiche Zentalgewalt im Sinne des katholischen Primates den destruktiven Strömungen Einhalt zu gebieten und eine Gesundung der arg zerrütteten kirchlichen Verhältnisse anatschen Standpunktes.

Trog dieser düsteren Lage braucht man an einer Annäherung und Wiederverschung der orthodoren Nirche des Drients mit dem katholischen Okzident nicht zu verzweiseln. Diesem irenischen Zweck dient auch vortie endes Werk, welches in jeder Zeile eine Bertrautheit mit den Zuständen der russischen Nirche verrät, die eine völlig objektive Beurteilung derselben ermöglicht und garantiert. Eine reichhaltige Literatur, welche die orthodore firchenrechtliche Theologie, die einschläßigie Publizistit und selbswerftändlich die offiziellen Attenstücke in reichem Ausmaße heranzieht, verleicht der Arbeit einen russigen, jachlichen Charafter, der in vorteilhafter Weise gehässige Volenk meidet und vielsach an die rein quellennäßige Darziellung des ernsten Historikers erinnert. Daneben erfahren die Tatsachen eine kurze, gediegene Beurteilung und Beleuchtung von Seiten des Berfasser, der sich als einen gründlichen Theologen und nüchternen Kritiker erweizt.

Brennende Tagesstragen kommen der Reihe nach zur Erörkerung. Da seit 1682 kein allgemeines Konzil der orthodogen Kirche mehr itattgefunden, trat in den legten Jahren das Bedürsnis nach einem iolichen "Nationalkonzil" mehr und mehr in den Vordergrund. Aber welchen Schwierigkeiten begegnete gerade diese Konzilsstrage! Die verschiedenen Ansichten, welche dei den einzelnen Mitgliedern der vordereitenden Konzilsstommission über Wesen und Versassung der Kirche bestanden, mußten vor allem eine diametrase Weinungsverschiedenheit

in der Frage herbeiführen: Sind auch einfache Priefter und Laien vollberechtigte Ronzilsmitglieber ober nur die Bischöfe als Repräsentanten der eigentlichen hierarchischen Gewalt? Rach langen und ziemlich erregten Debatten wurde in den Märg- und April-Sitzungen 1906 die Frage zugunften der erfteren entschieben — ein entschiebener Sieg der "christlichen (?) Demokratie". Das Konzil joll indes den Ramen eines "außerordentlichen" führen, um fein Prajudig für die Zukunft zu schaffen. Seit 1905 wurde auch die Frage nach der Schaffung eines ruffischen Patriarchates aufgerollt; mit 18 gegen 6 Stimmen gelangte im Mai 1906 der Antrag zur Annahme: "Der erste ruffische Bischof ist Präsident bes heitigen Synod und erfter Sierarch der ruffischen Rirche, mit besonderen persönlichen Bollmachten ausgestattet"; man fieht, wie selbst die orthodogen Kreise die Notwendigkeit einer dem fatholischen Bapfitum analogen Zentralgewalt bewußt oder unbewußt dofumentieren! Bon einschneidender Bedeutung für eine geplante Reform der ruffischen Rirche ift ferner das unleidliche Berhaltnis des "weißen" Beltklerus und des "schwarzen" Ordensklerus, die miteinander rivalifieren in dem Bestreben, auf den Epistopat einen entscheidenden Ginfluß zu gewinnen; Bureaufratismus und religiojer Marasmus haben den letteren alles moralijchen Einfluffes beraubt.

Die eigentliche Wurzel aber des bedauerlichen Tiefstandes in der ruffischen-Kirche ist gelegen in den überaus traurigen materiellen, moralischen und sozialen Berhaltniffen des orthodogen Klerus. Ein Priesterstand, der in erster Linie mit Existenzsorgen für seine Familie zu kampfen hat, der in beständigem wirtschaftlichen Kampfe mit seinen "Pfarrholden" liegt und bei alledem weder Interesse noch Zeit hat für höhere intellektuelle und ethische Aufgaben, kann unmöglich in religiöfer Sinficht ein Sauerteig fur bie anvertrauten Glaubigen werben, um so weniger, wenn er durch eine ganz disziplinlose und untirchliche Erziehung in den Seminarien von vornherein die Befähigung für seine hohen Aufgaben verloren hat. Revolutionare Streits find in den russischen Seminarien an der Tagesordnung; die Regierung mußte 1905 aus diesem Antasse 10 Seminarien einfach schließen. Der Unschaulichkeit halber setzen wir folgende Charakteristik der diesbezüglichen Buftande in wortlicher Ueberjetzung hieber: "Das Prieftertum ist nicht bas Ibeal ber Seminaristen, die sich nur ein Stück Brot zu verdienen fuchen und das Leben unter materialistischen Gesichtspunkten betrachten. Das Regime der Seminarien ist überstrenge, weil bei etwas schlafferer Zucht die traurigsten Zustände herrichen würden. Die officia divina sind übermäßig lang, bauern bisweilen mehrere Stunden und die Seminaristen wohnen ihnen nur gezwungen bei. Sie beobachten dabei das Stillschweigen, so lange fie fich überwacht fühlen; hört die lleberwachung ganz oder teilweise auf, so plaudern und lachen fie. Die "Mutigeren" nehmen in die Kirche Zeitungen und profane Bucher mit, um fie mahrend bes Gottesbienstes ruhig und ungesehen gu lefen. Die Fasttage find häufig und fallen in der Regel mit den Brufungstagen gufammen, an denen doch die erhöhte geiftige Arbeit eine reichlichere Nahrung für die jungen Leute erforderte. Rein Bunder, daß die Seminaristen nach der Fastenmahlzeit heimlich Burfte und Schinken verzehren. Der Rektor des Seminars weiß recht wohl um diese Uebertretungen der Rirchengebote; aber seine ganze Sorge ift auf die Aufrechthaltung der außeren Ordnung gerichtet. Im allgemeinen halt man die Andachtsübungen und das Fasten nur aus Furcht vor Strafe. In den Ceminarien herrscht das System des Terrorismus; um die moralische Erziehung fümmern sich der Rettor und das Aufsichtspersonal überhaupt nicht. Gegen die jungen Leute sind sie grob in der Behandlung und derb im Ausdruck; die gewöhnlichste Bezeichnung in ihrem Umgange mit den Seminarisien lautet "Dummkopf, Bestie, Taugenichts, Blöbsinniger". Ihre ganze Aufgabe besteht darin, sich zu vergewissern, daß alle zu den Vorlesungen erscheinen, daß in den Saten nicht geraucht und nicht mit Karten gespielt wird, daß vor der Anfunft des Lehrers tein Larm herricht. Gin Jungling ist ein musterhafter Seminarift, wenn er bei den täglichen Mahlzeiten und vorgeschriebenen Andachtsübungen nicht fehlt und nicht außer dem hause übernachtet. Seine ungerechtfertigten Berfäumnisse werden in einem besonderen Buche verzeichnet und der Schuldige

wird einer ftrengeren Beauffichtigung unterzogen. Den Seminariften ift es ftrenge verboten, ins Theater ju geben, öffentliche Bibliotheten ju besuchen, literarische Monferengen zu hören, Beitungen zu lesen. Lebhaftigkeit bes Beistes ober ausgesprodiene Anlage für Boefie werden als Sinderniffe für das fünftige Brieftertum betrachtet. Die Böglinge des Seminars bringen ihre Tage zu in einer Atmolphäre moralischen Zwanges, der die guren Keime ihres Herzens erstickt und Haß oder unbewußte Passwirkt erzeugt. Das Ergebnis einer erziehlichen Wethode, die mit Brutalität alle Ruancierung der Charaftere zu nivellieren sucht, ift die Revolte. Während der gottesdienfilichen Hebungen raufen fich die Seminariften förmlich, um fich in die dunkelften Binkel oder die am wenigsten bewohnten Räumlichkeiten des Seminars zu flüchten und fich den Luchsaugen ihrer Auffeher zu entziehen. Ermutigt durch die Unordnung, welche augenblicklich in politischen und religiojen Areifen herricht, geben fie nach Butdunfen und Belieben aus. Einige beobachten immerhin einige Zurudhaltung und bitten um die erfordertiche Erfaubnis; der gröfte Teil glaubt sich jedoch dieser Berpflichtung enthoben. Die Straffen der Städte wimmeln von Ceminariften, die fich nachts in den Mongert- und Theaterfälen zusammendrängen. Auf den Bahnhöfen, in den Restaurationen, in den öffentlichen Garten, in den politischen Versammlungen bekunden die Seminaristen durch ihre Unwesenheit ihre weltliche Lebensauffassung. Die Rektoren wiffen fehr wohl um die schlimme Lebensweise der ihrer Obsorge anvertrauten Zöglinge, um die Laster, die ihren sittlichen Charafter entstellen, um die Zügellosigkeit, die zuweisen ihrem Aeußeren das Schandmal der Bersworfenheit aufprägt. Aber das Uebel ist nun einmal so festgewurzelt, daß es ihnen geratener scheint, die Augen zu schließen. Ein Seminarinspektor sagte, seine Aufgabe sei ein wahres Marthrium." Daß unter solchen Misständen die Sittlichteit im engsten Ginne bes Bortes eine tiefgebende Schädigung erfahren muß, liegt auf ber Sand; es tann auch nicht munbernehmen, wenn in den Seminarien formliche Attaten ber Zöglinge auf ihre Borgesehten stattfinden, Die vor Rupfervitrivillösungen, blutigen Raufereien u. f. w. sich schon wiederholt mit Polizei und Militar schüten mußten.

Andere Missiande bestehen in der Vernischung von Laien und fünftigen Alexifern in den Seminarien, in der regelmäßigen Besetzung der theologischen Lehrsächer durch Laienträste, in der unzureichenden sozialen Sicherstellung des Alexus sowie in der firchsicherseits nicht behinderten Vorliede sir moderne, das heißt radikale und revolutionäre Ideen. Ausgerst interessante Details bieten auch die Kapitel iber das apostolische Wirfen und die Missianischischeit des russischen Alexus, über klerikale Schulen und theologische Studien und die Jusunft

ber ruffifden Rirche in ihrem Berhaltnis gum Ratholigismus.

Wir geben bem Autor vollkommen Recht, wenn er in der Organisation des russischen Kirchenregimentes den Triumph des Militarismus im Heitigtum erblickt. Hie Rhodus, die salta. Nur eine Umgestaltung der Hierarchie im Sind weite Primatialprinzipes kann von Erfolg sein; vorderhand sind wir noch weit davon entsernt, wenn auch einzelne schüchterne Stimmen laut zu werden beginnen.

Einen unliebsam störenden Ginfluß üben bei der Lettüre die zahllosen Drucksehler, die auf ganzlichen Mangel der nötigen Durchsicht schliegen lassen. Dr. Joh. Gföllner.

5) Cursus brevis Philosophiae. Auctore Gustavo Pécsi. Vol. II. Cosmologia. Psychologia. Esztergom (Gran) 1907. Selbstverlag des Berfassers und bei Gust. Buzárovits. 8°. XII et 320 pag. K 5.—

Dieser zweite Band ist reich an neuen Auffassungen und die jungen Theologen, welche darnach ihre Philosophie studieren, können zweisellos viel sernen. In der Rosmologie sucht Pécis den Alsonisanus mit dem Systomorphismus zu vereinigen, wobei er die materia prima als Aether und die substantielle Form als substantielle Kraft saßt, zu der eine gewisse characteritische Atomgesialt huzuskommt. Seine Ausssührungen sind gewiss nicht unannehmbar. In den chemisch

aufammengesetten Körpern findet nach ihm teine substantielle Veranderung statt. und die Elemente andern ihr Welen nicht: fie bleiben auch in den lebenden Rörpern; man fann aber hier von einer substantiellen Beranderung sprechen. weil die Formen ihre selbständige Tätigkeit einbugen.

Geradezu lumstürzende Theorien entwickelt Bécsi im Abschritt über die Tätigseit der anorganischen Substanzen. Er hat seine Ansichten aussührlicher entwickelt in einem in deutscher Sprache erschienenen hochbedeutsamen Werse: "Kritik der Axiome der modernen Physik."

Dhne dem Geift und dem Scharffinn des Berfaffers zu nahe treten und die Richtigkeit mancher seiner Argumente bestreiten zu wollen, erlaube ich mir boch die Bemerkung, daß er im vorliegenden lateinischen Buch die zu widerlegenden Brobleme vereinfacht und manche seiner Argumente, die nur wahr-scheinlich fünd, für apodiktisch hält. Ich kann ferner mit dem besten Willen nicht einsehen, daß das Gesetz der Konstanz der Energie irgendwie den Glauben gefährbet: fann man boch gewiß nicht leugnen, daß Gott ein folches Gelet in die Natur einführen konnte. Ganz unrichtig erscheint mir die Behauptung, daß das kosmologische Argument für Gottes Existenz, wie es heute von den christlichen Philosophen gelehrt wird, "am dunnen Faden des Entropiegesehes" bangt.

Von Seite 68 an beginnt Becfi den Kampf gegen einige Hauptaxiome der modernen Physik, wobei er hie und da zu vergessen scheint, daß heute gerade viele der bedeuten often Physiter diese Axiome und die aus ihnen fließenden Theorien nicht als apodiftische Wahrheiten, sondern nur als Bilber der Birt-lichteit fassen. Bemerkenswert ist unter anderem seine These (75), daß das Wesen der physischen Kräfte nicht formell in der Bewegung besteht. Dagegen will mir seine Beweisführung gegen das dritte Newtonsche Besetz (Gleichheit der Wirkung und Gegenwirkung) nicht einleuchten. Becst faßt dieses Geset anders auf als Newton und die meisten Physiker. Auch folgt die Theorie von der Konstanz der Energie, wie mir scheint, nicht unmittelbar aus jenem Ariom, jondern nur mittels einer nicht streng beweisbaren Borausjegung. Deshalb kann das Geseg von der Uktion und Reaktion bestehen bleiben und die genannte Theorie stürzen. Sie ist tatfächlich schwer vereinbar mit den neuen Untersuchungen

über die radio-aftiven Körver.

Der Verfasser polemisiert auch gegen das physikalische Prinzip, daß ein einmal bewegter Körper in Bewegung bleibt, wenn er nicht durch eine neue Braft zur Beränderung seines Zustandes gezwungen wird (zweiter Teil des ersten Newtonschen Bewegungsgesetzel. Insofern Vecst von einem realen und nicht von einem idealen Körper redet, ist er offenbar im Recht. Die vier Bewe-gungsgesetze Pecsis (89 s.) zeichnen sich jedensalls durch Klarheit und Einsachheit aus. Db fie aber ausreichend find? Im Abschnitt über Leben der Bflanzen und Tiere mache ich besonders auf die treffliche Darlegung des Instinktes aufmerksam (132 s.). Auch die Pjychologie enthält schöne Seiten. Richt überzeugend waren für mich die Thesen über die senstitive Erkenntnis. Nach dem Verfasser wird bei ber Sinneserkenntnis keine species expressa erzeugt. Es ist gewiß zuzugeben, daß eine solche species weder im Sinnesorgan noch in der Seele entsteht (denn fie ist vom Aft selbst zu unterscheiden); die wichtigste Frage ist aber die, ob nicht eine Art species expressa außerhalb des wahrnehmenden Subjektes entsteht. Denn das, mas auf S. 202 gegen die Projektionstheorie gesagt wird, ift gang ungenugend. Gut find die Ausführungen über den Gegenstand bes Berstandes und die damit zusammenhängende Lehre über das Wesen der Seele. Viel Ansprechendes hat auch die Ansicht des Verfassers, daß bei der Verstandeserkenntnis der intellectus agens und jede species impressa entbehrlich sind. Allerdings seht die Argumentation voraus, daß die Sectenfräfte nicht reell vom Wesen der Seele verschieden sind, eine These, für die denn auch Pecsi gute Beweise ins Reld führt.

Im Abschnitt über die Willensfreiheit wird der thomistische Determinismus auf das schärste angegriffen. Die Phichologie hat mich im ganzen weniger befriedigt als die Kosmologie. Man begnilgt sich eben hier mit Wahrscheinlichteiten, mahrend die grundlegenden Thesen der Phichologie wie ein Fels dassehen nuffen. Bei Peci sind aber diese wichtigsten Fragen östers zu kurz behandelt, um den Eindruck der alleitigen Sicherstellung zu machen. Die Schwierigkeiten werden manchmal zu seicht genommen und ihr eigentlicher Kern nicht ausgedeckt.

Damit ift natürlich nicht gesagt, daß es um andere lateinische Kompendien besser besselt ist. Aber Merciers Phichologie 3. B. ist doch eine weit vollkommenere Arbeit. Daß trothem Bessis Philosophie ihren Weg machen wird, und das auch verdient, gebe ich gern zu. Der Versasser ist ein kühner und selbständiger Denter und wird zweisellos noch Bedeutendes leisten.

Geldfirch (Borarlberg). Stan. v. Dunin Bortoweti S. J.

6 **Las Evangelium vom Gottedsohn.** Eine Apologie der wesenhaften Gottessohnschaft Christi gegenüber der Kritik der modernsten deutschen Theologie. Von Dr. theol. et phil. Anton Seiß, o. ö. Prossession der Apologetik an der Universität München. Freiburg und Wien 1908. Herdersche Verlagshandlung. 8°. XII und 546 S. M. 5.60 = K 6.72. Gbd. in Leinwand M. 6.40 = K 7.68.

Wie schon das Titelblatt anzeigt, seit sich vorliegendes Buch die Aufgabe, gegenüber der modernen Leugnung oder Verslachung der Gottessohnschaft Jesu Christia aus den evangelischen Duellen den Nachweis zu liesern, das Jesus Chrisus wahrer, dem Bater wesensgleicher Sohn Gottes im Sinne des katholischen Togmas ist. — Ein kurzes Vorwort (V—X) gibt zunächst Aufschuss über Anlaß, Aufgabe, Methode und Bestimmung der Schrift. Hierauf folgt das Inhaltsverzeichnis (XI—XII), sodann die Einleitung (1—21), die sich ganz allgemein über Ziet, Grundsätze und Wethode der modernen Theologie und sich daraus ergebenden Hosperungen sür die moderne Christologie und für das praktische kreden im Protesiantismus verbreitet und kuz die solgende Stosseinteilung begründet.

Das erste Kapitel: Christentum ohne Christologie (22—171), sührt uns in den Wirwarr der Weinungen und Utreile über Jesus ein, wie sie die noderne Berufse und Laientheologie und die Leben-Jesu-Forschung von Harnad angesangen bis zu Kalkhoss und Frenssen in diligentei zutage gefördert haben, und zeigt deren innere Widerprücke und Haltschließeit auf. Jum eigentlichen Thema übergehend, unterzieht dann das zweite Kapitel: Ideale Selbstbezeugung Jesu als metaphysischer Gottessohn (171—263), nach einer kurzen Erörterung über die Bedeutung des Selbstzeugnisses zesu, der Beweiskraft seiner Worte und Verte (Wunder) seine Aussprüche Christi, in deuen er sich über seine Person und seine Berhältnis zum Bater äußert, einer exegetischapologetischen Untersuchung, während das dritte Kapitel: Praktsische Selbstzbezugung Jesu als Gottessichn (263—388) die entweder spontanen oder von Jesus veranlassen Vekenntnisse der Freunde und Keinde Zein sowie der Tämonen in gleicher Weise behandelt. Das vierte Kapitel: Indirekte Selbstsaussagen Jesu von seinem göttlichen Charakter (388—446) betrachtet die Stellen, in denen Jesus sich als Weg, Wahrheit und Leben, als Ersöser und Richter betundet, das sünfte kapitel enblich: Bezeugung der görtlichen Persönlichkeit Jesu durch seine Charakter (346—528), die Ausgagen des Täusers, der Evangelisten in der Kindheitsgeschichte und des heitigen Paulus über Jesus. Ein nach unserem Dasüthalten zu optimistisch gehaltenes Schlußenvort (528—539) und ein Autorens und Sachregister (539—545) schließen das interessand de.

Wie aus dieser Juhaltsangabe erhellt, berührt das Buch, abweichend von der alten Apologetik, den Erweis der Gottheit Christi aus den Wundern und Weisjagungen nur vortibergehend, sondern stellt, indem der Hert Verfasser die Problemstellung der modernen Jesusfritik, es sei von den Selbstausjagen und der Lebensführung Jesu auszugehen, annimmt (S. 172), und "dem modernen Empsinden, welches auf die innere Erfahrung des unmittelbaren Erlebnisses das Hauptgewicht legt" Rechnung trägt, das psuchologische Noment, die persönlichen

Aussprüche Jesu als Aeußerungen seines Gelbstbewußtseins in ben Vordergrund. Diese Methode scheint gegenüber Gegnern, welche die Möglichkeit und Wirklichkeit ber Bunder und Beissagungen grundfäglich leugnen, geradezu geboten. Nur würden wir es für unberechtigt, ja, für gefährlich halten, wenn nach biefem Borbilbe bie neueren Apologeten kunfrighin die althergebrachten Beweile ganz beiseite schieben wurden. Das will auch der Berr Verfaffer nicht; er will nur gegen die geänderte Angriffsweise der Gegner zu den alten erprobten aber unn nicht mehr ausreichenden Waffen neue schmieden und an die Sand reichen.

Vorzüge des Buches sind: eine staunenswerte Kenntnis der modernen (protestantisch-) theologischen Literatur, namentlich im Gebiete ber Leben-Jesu-Forschung, unerschütterliche Ueberzeugung von der Sieghaftigkeit der vertretenen Bahrheit, mutige, keinem Angriff ausweichende, schlagfertige Polemif und vor allem eine gründliche Gregese, welche Stun, Bebeutung und Tragweite eines biblischen Sages ober Ausspruches durch die sorgfältigste Beachtung und Berücksichtigung bes Busammenhanges und der Umflande ber Zeit und bes Ortes und ber redenden ober handelnden oder als Zeugen anwesenden Personen genau fest und klar zu stellen sucht. Damit ist allerdings die Richtigkeit und Beifallswürdigkeit jeder einzelnen Erklärung oder Begründung nicht behauptet, vielmehr haben wir uns bei der Lektüre ein und die andere angemerkt, zu der wir ein Nein ober doch ein Fragezeichen setzen möchten. Beispielsweise führen wir an: Befriedigen wenigstens uns schon die vorgebrachten Gründe gegen die konservative Auffassung des Petrusbefenntnisses (S. 280 ff.) nicht vollkommen, so ist die Erklärung des Baters im Himmel (pater meus, qui in coelis est Matth. 16, 17) als "das unsichtbare Gottesweien, welches der vom Geiste Gottes fich leiten laffende in der Person Jesu erlebt" (S. 285-286) viel unklarer als ber jedem Chriften verständliche biblische Ausdruck (Bater im himmel) und zudem unrichtig; daß aber Fleisch und Blut in erster Linie das menschliche Wesen Fesu bezeichne, ist mindestens sehr fraglich. Ferner kann Daniel 7. 18 das Angesicht des Alten der Tage unmöglich die zweite Person in der Gottheit gleich dem "Abglanz und Ausprägung des Wesens" Gottes nach dem Hebräerbrief bezeichnen (S. 323). Fürs erste hat der chaldäische Urtext nur bie Braposition mit bem suffix (uge damohi hagre buhi), LXX ben bloßen Dativ des Pronomens (προσηνήθη αθτώ); die Bulgata allein in conspectu eins obtulerunt eum; es ist demnach das in conspectu der Bulgata auf Grund des bekannten hebraismus in der abgeschwächten Bedeutung "angesichts. in Gegenwart, vor" zu fassen. Zweitens schließt der Zusammenhang obige Bebeutung geradezu aus. — Die Gregeten wird noch interessieren, daß & ἀρχή (Joh. 1. 1) mit Berufung auf die philosophische Terminologie im metaphysischen Sinne = "im erfien Ausgangspuntt ober Urpringip alles Seienden" gefaßt wird, so daß es einen analogen Sinn hat wie Joh. 10, 38; 14, 10 f.: "Der Bater ist in mir und ich in ihm" (S. 390), und demgemäß auch die schwierige Stelle Joh. 8, 25 erklärt wird: "Ich din das, was ich auch euch gegenüber aussage, ich meine nämlich den Urgrund, d. i. das überweltliche, bem Bater gleichwesentliche Pringip alles Seienden" (S. 391 f.). -

S. 358 muß es wohl heißen: "Kinder und Narren (statt Natur) sagen die Wahrheit".

Das Buch ist vor allem den Religionslehrern, dann allen religiös intereffierten Gebildeten gewidmet (S. X). Ersteren wird es reichlichen Lehrstoff und vielseitige Anregung bringen. Damit es für lettere leichter genießbar werde, hätten wir für eine zweite, gründlich durchgearbeitete Auflage, die das Buch jedenfalls verdient, folgende Bünsche: Kürzung des ersten Kapitels; Maßhalten im Zitieren und in der Einschaltung fremder Säte und Kedensarten in den eigenen Sathau; was die Darstellung dadurch vielleicht an Unmittelbarkeit verliert (vgl. S. VIII), gewinnt sie an Marheit und Deutlichkeit. Endlich eine einfachere, klarere, volkstümlichere Sprache!

7) Der Vernichtungskampf gegen das biblische Christusbild. — Ersatversuche für das biblische Christusbild. (Heft 3 und 4 der 1. Folge der "Biblischen Zeitfragen" von Dr. Ignaz Rohr, o. Professor an der Universität Straßburg. Münster i. W. 1908. Alschaders. 8°. 30 resp. 42 S. Preis pro Heft 50 Pfg. = 60 h; bei Abonnenten 45 Pf. = 54 h.

Zwei flott geschriebene Darstellungen der Geschichte des Kampses gegen den getimenschlichen und der Substitutionsversuche eines reinmenschlichen Jesus. Neberall zeigt sich große Sachtenunis und eine geisreiche Ausställung. Hie Briefer und Theologen, sowie für Afademiker der philosphischen Studienlaufbahn gut verständlich, werden diese hefte auch dem übrigen höher gebildeten Kubstitum viel Interessauf der wenn sie auch in ihren bei solcher Kürze wohl notwendigen Voraussezungen in vielen Puntten über das Wissen der meisten hinausgehen. Allen für viblische Fragen Interessierten sei dieser Broschischen einspolen.

St. Florian. Dr. Vinz. Hartl.

## 8 "Die Glaubwürdigkeit des Alten Testamentes im Lichte der Inspirationslehre und der Literarkritik."

Der ersten Folge 8. Heft der "Biblischen Zeitfragen", gemeinverständlich erörtert. Broichürenzytlus herausgegeben von Dr. Nikel und Dr. Zgnaz Rohr. Minster i. W. Ajchendorffiche Buchhandlung. 60 Pfg. = 72 h.

Der rühmlichst bekannte Autor hat es mit der vorliegenden Broschure unternommen, seine wisbegierigen Zeitgenoffen au informieren über das wichtige Thema ber Glaubwürdigfeit der Schriften des Alten Testamentes auf Grund der firchlichen Lehre von der Inspiration und auf Grund moderner Unterfuchungen in Sachen der heitigen Literatur. Die Lefer werden über alles Ginichlägige genau und gut informiert, wenn fie ichon einen gewiffen Schatz von philosophischer und theologischer Bildung mitbringen. Der Rezensent fann fich aber nicht damit einverstanden erklären, wenn auf S. 11, 3. 5. v. v. die Formulierung des Gedankens fo lautet: "Die Engyflita erfennt die Schwierigkeiten nicht, welche gemisse Redemendungen und Angaben ber Bibel aus bem Gebiete ber Naturwissenschaften und ber Geschichte ben Forschern bereiten." Ebensowenig gefällt ihm für eine gemeinverständliche Schrift, die für Massenverbreitung bestimmt ift, wenn auf G. 12, 3. 19 v. u. zu lesen ift: "Rach diesen Worten Leo XIII. widersprechen unrichtige Ausdricke in naturwiffenschaftlichen Dingen nicht der Freumstofigfeit der Seiligen Schrift. Wie freht es aber mit den vorhandenen historischen Unrichtigfeiten?" Auf S. 13, 3. 13 v. u. lesen wir, daß die Engyflita des Papites noch einer authentischen Eregese bedürfe, welche Leo XIII jelbst nicht mehr geben konne. Gott sei gedanft, daß das tirchliche Lehramt die Leiftungen der Vergangenheit erhalt und weiterpflegt und gu gegebener Zeit ergangt! Die vom Autor gewunschte Eregese wird vom firchlichen Lehramte ficher eifließen, wenn das Bedürfnis von diefer Stelle ebenfo empfunden wird. Auch die Anmerfung 1) auf G. 35 wird mit Widerspruch hingenommen; in diefer heißt es: "Man fann die auf die Erflarung betreffenden Schriftstellen verwendete Milhe bewundern, aber den Eindruck wird man nicht los, daß die Bemuhungen, an dem Text so lange hernmandenten, bis er der naturwissenichaftlichen Unichauung gerecht wird, dem Ansehen der Bibel mehr ichaden, als bie Annahme, daß die naturwissenschaftlichen Angaben nicht ber Wirklichkeit entsprechen." Bei solcher Aritik siber die Arbeiten Foncks hatte boch der Berjuch irgend einer Lösung von Schwierigfeiten unternommen werden jollen, ehe man fernstehenden Areisen gegenüber die Bemühungen redlicher Gelehrten einigermaßen herabset In theologischen Breifen wird diese Broichure jedenfalls gute Dienfte leisten, in nicht eingeweihren, nicht vorgebildeten Areisen durfte ber erwartete Erfolg wohl nicht eintreten.

St. Klorian bei Enns.

Dr. P. Amand Polz, Profeffor.

9) Biblifche Zeitichrift in Berbindung mit der Redaktion ber "Biblischen Studien", herausgegeben von Dr. Joh. Göttsberger, Brofessor der altteftamentlichen Exegefe in München, und Dr. Josef Sidenberger, Brofeffor ber neutestamentlichen Eregese in Breslau. Sechster Jahrgang, Freiburg, 1908, Berdersche Berlagshandlung, Jahrlich 4 Sefte im Umfange von je 7 Bogen gr. 80. Breis für ben Jahrgang  $\mathfrak{M}$ . 12.— = K 14.40.

Sechs Jahrgänge ber Biblischen Zeitschrift liegen vor uns: gewiß ein genügendes Substrat zu einer richtigen Burbigung bes Bertes biefer Beitschrift. Um nun auch dem Leser der Quartalschrift eine Borstellung von dem Reichtum bes in der Biblischen Zeitschrift Gebotenen zu ermöglichen, sei beispielsweise verwiesen auf den Inhalt des vierten heftes 1908: Wie ich mir einen neuen Sabatier vorstelle. Von Pfarrer Josef Dent in München. — Einiges über die Itala-Bogelnamen; asida, calab(d)rio; cauua (Dent). — Hieronymus und das hebräische Matthäusoriginal. Von Dr. Ludwig Schade in Nachen. — Zu At. 5, 13 (Mueller). — Zu Lufas 1, 34—35. Von P. Joannes Maria Pfättisch O.S.B. in Ettal. — Zu I Kor. 7, 36 ff (Behman). — Christi Dornenkrönung und Berspottung durch die römische Soldateska. Von Karl Kastner in Breslau. — Aposiel und Herrenbrister. Von Brof. Joh. Mader in Chur. — Besprechungen: Dhorme, Choix de textes religieux assyro-babyloniens (J. Hehn). Lagrange, Études sur les religions semitiques. 2° 6d. (J. Nifel). — Bibliographische Notizen (Das NT). — Mitteilungen und Nachrichten.

Bur Erganzung noch einiges charakteristischer Art aus dem zweiten Hefte desselben Jahrganges: Professor Götesberger begründet seine neue Deutung von Gen. 8, 7: Der Rabe flog aus der Arche hinaus und kehrte in die Arche zurück, beides so oft, bis das Wasser vertrockner war (S. 113 ff.). S. Schäsers beendet seine literarkritische Untersuchung von  $1~\mathrm{Sm}~1-15$  (S. 117 ff.). G Göbel gelangt durch Bergleichung der biblischen und keilinschriftlichen Nachrichten zur Unnahme von zwei quellenkritisch selbständigen Berichten im vierten Königsbuche. 4 Kg. 18, 14—16 ift zeitsich früher anzusehen als die übrige Erzählung von Sanheribs Expedition (S. 133 ff.). Professor Eberharter untersucht die Bedeutung von III in Bi. 105, 3 u. Effsi 14, 9 (S. 155 ff.) 2c. 2c. Es ist unnötig und in einer Rezension unmöglich, mehr anzusühren.

Aber diese Stichproben genitgen, um dem Leser zu zeigen, wie die Biblische Zeitsichrift alle alls und neutestamentlichen Terte und Fragen in ihren Bereich zieht und welch eine abwechstungsreiche Fülle des Juteressanten geboten wird. Was aber dieser Zeitschrift ihren unvergleichlichen Wert gibt, bas ift die fuftematische Sammlung und beigegebene Charafteristit der deutschen und ausländischen exegetischen Literatur. Diese "bibliographischen Notizen" sind für jeden wissen» ichaftlich arbeitenden Exegeten von unschätzbarem Wert und auf diesem Gebiete ein ebenbürtiger Ersat des "Theologischen Jahresberichtes" von Krüger-Röhler.

Was die theologische Richtung der Biblischen Zeitschrift anbelangt, so steh fie auf gemäßigt fortichrittlicher Seite: Der tonservativere Ereget wird um bes audiatur et altera pars willen dies gern mit in Kauf nehmen. Berfolgt diese Zeitschrift auch nicht praktische Zwecke, so wird sie doch

auch dem Nichtfachmanne viel des Intereffanten bieten. Tolle, lege!

St. Florian. Dr. Bingeng Bartl.

10) Die Bfalmen nach dem Urtert. Bon Johannes Ronrad Zenner S. J. Erganzt u. herausgegeben b. Bermann Wiesmann S. J. Erfter Teil: Ueberfetjung und Erklarung, Münfter i. 28. 1906. Druck u. Berlag der Ajchendorffschen Buchhandlung, XVI u. 358 S. M. 6.— = K 7.20. Zweiter Teil: Sprachlicher Kommentar. Münfter i. 25. 1907. 63 ©.  $\mathfrak{M}$ . 2.— = K 2.40.

I. Die Pfalmen find lyrifche Erzeugniffe, baber wollen fie nicht gulest unter diefem Befichtswintel gewürdigt fein. Borliegender Bfalmenerklärung ift die eingehende Behandlung des Ipri den Standpunktes der einzelnen heiligen Bedichte eigen. Den Berfaffern mar es nämlich vor allem barum zu tun, "den afthetischen Genuf des Literalfinnes der Bfalmen zu vermitteln" (S. III). Hierin hauptfächlich liegt die Berechtigung wie der Wert des in Rede ftehenden Kommentars. Großes Gewicht in demfelben wurde auch auf eine gediegene llebersetzung gelegt nach dem Grundsat: Eine gute Ueberfetjung bildet die beste Erklarung. Die Bliederung in Strophen ift forgfältig burchgeführt, bas Metrum bagegen beifeite gelaffen. Wohltnend berührt die Bemerkung des Vorwortes: "Die vielfach herrschende Ueberschätzung der Pfalmen, die weniger auf eingehender Renntnis als auf herkömmlicher Ueberlieferung beruht, teilt unsere Bfalmenerklärung nicht" (S. IV; vgl. S. 12 f.). Auch der zur Tertfritif auffordernde Sat: "In finnlosen, verderbten Lesarten tiefe Gedanken wittern, zeugt von wenig Chrfurcht vor den heiligen Gangern" (G. IV) tann nur Beifall finden. 3ft aber denn nicht eine Menderung der offiziellen firchlichen Uebersepung unerläßlich?

Der Erklärung der Pfalmen geht eine 26 Seiten füllende Ginleitung voran. Bir heben aus ihr folgendes heraus. Der Abschnitt über die Berfasser der Bfalmen ichließt mit den Worten: "Die Berfaffer find uns im einzelnen ziemlich schlecht überliefert; so muß es uns denn wie Theodoret genügen, zu wissen, daß sie alle auf Eingebung des heitigen Geistes geschrieben haben" (S. 19). Die letzte Redaktion des Pfalters aber, meint Wiesmann, könnte sich immerhin bis gegen 140 v. Chr. hingezogen haben (S. 6). Die Ursprünglichfeit der Pfalmen-leberichriften gibt er wohl mit Recht preis (S. 15-17). So wird im Kommentar felbst entgegen der Ueberschrift der Bfalm Miferere nicht David zuerkannt, sondern dem im babylonischen Eril schmachrenden Volf unter Anführung plausibler Gründe in den Mund gelegt (S. 248—251).

Die Unordnung der Pjalmen im Kommentar geschaft nach der äußeren Form: auf die Richtchorlieder (S. 27—127) folgen die Chorlieder (S. 128—358). Der Schwierigfeiten, die aus den Fluchpfalmen sich ergeben, sucht der Kommentar durch die Annahme Herr zu werden, daß diese eine citatio implicita darstellen. Unseres Erachtens aber werden auf solche Weise die Bedenken nicht beseitigt. Denn wird wohl die aus der Anspiration der Vibel sließende Schwierigkeit verringert, wenu man sich z. B. Psalm 108 (Vulg.) etwa im Munde Semeis als Fluch gegen David benkt? (S. 160–162.) Der Schluß der dem 18. Psalm verliehenen Ueberschrift: "Das Geset Jahres, ein Sonnenhymnus" (S. 66) wirtt befremdend. Indem der Kommentar die typisch messignafiche Teutung des Pfalm 109 bevorzugt, bezieht er denselben auf Tavid (3. 96). Toch war Tavid Briefter? (Siehe B. 4.) Interessant ist die Berbindung des Pjalm 131 mit dem von Salomon bei der Einweihung des Tempels verrichteten Webet (S. 322-327).

II. Der 2. Teil bietet die textfritischen und sprachlichen Erörterungen. Sie wurden nicht in den 1. Teil, d. i. in den Rommentar aufgenommen, damit diefer an Ueberfichtlichkeit gewinne. Beachtung verdient unter andern die zu Bfalm 110 (bebräifche Bahlung), 3 vorgeschlagene Korrektur.

Dr. Karl Fruhstorfer.

<sup>1)</sup> Neber die Frage, welchen Anteil am Werfe Zenner und welchen Wiesemann genommen, gibt folgende Bemerkung des letzteren näheren Aufichluß: "Da die Feststellung und die Nebersetzung des Textes zum größten Teil schon vorlagen (nämlich aus der Feder des am 15. Juli 1905 verstorbenen P. Zenner), war es meine Aufgabe, nach Durcharbeitung des gesamten Stosses den fritischen und erklärenden Kommentar abzusassen und mit der Einleitung zu verseben."

11) **Biblische Zeitfragen**, gemeinverständlich erörtert. Ein Broschürensyrklus, herausgegeben von Professor Dr. J. Nikel, Breslau, u. Professor Dr. J. Rohr, Straßburg. Erste Folge. Seft 7: Belser Die Apostelsgeschichte. Münster. 1908. Aschanderssiche Buchhandlung. 8°. 31 S. 50 Pf. = 60 h, bei Bezug der ersten Folge 45 Pf. = 54 h.

Ter bekannte Tübinger Gelehrte behandelt in dieser Broschüre fünf die Apostelgeschichte betreffende Fragen: I. Versasser und Zeit der Absassung. I. Blaudwürdigkeit. III. Bedeuntung für die Kenntnis der Verkassung. I. Glaudwürdigkeit. III. Bedeuntung für die Kenntnis der Verkassung. IV. Chronologie. V. Tertgestalt der Apostelgeschichte. Berechtigterweise nehmen den größten Raum die beiden ersten Fragen ein, die nebst der dritten sür das ins Auge gefaste Lesepublikum weitaus das größere Juteresse haben. Daß man von Beiser, dem gewandten Exegeten und genauen Kenner besonders der Apostelgeschichte nur Gediegenes erwarten kann, versteht sich von selbst; daher soll von Weinungsverschiedenheit in Einzelheiten keine Rede sein. Nur den Zweisel können wir nicht unterdrücken, od nicht der Herr Versasser, sür die der Versässtellus bestimmt ist, nämlich die gebildetere Laienwelt, zweiel exegetische Kenntnisse voransser. So klar und verständlich die Sprache ist, so is die suns freuen, wenn wir uns in unserer Ansicht täuschen und wir wünschen den Büchlein recht viele Leser.

St. Florian. Dr. Moisl.

12) Uvod do písma sv. Nového Zákona. (Einleitung in die Heilige Schrift des Neuen Testamentes), II. Teil, I. Artifel von den Geschichtsbischern des Neuen Testamentes. Jepsal Dr. San Lad. Sýkora, ř. professor české fakulty bohosl. v Praze a kanovník král. kolleg. kap. u všech Svatých na hradě Praž. Prag 1907. Chrisco-Methodsche Buchhandlung, Berlag St. Brosopi-Häredität in Brag. Gr. 8°. 585 S. K 10.—.

Im Anschlusse an den ersten Teil des vom verehrten herrn Berfasser veröffentlichten Einleitungswerkes in das Neue Testament (vgl. Theol. Quartalschrift 1906, II. Hest) erlaubt sich Rezensent nun von dem zweiten (speziellen) Teile dieses Werkes den bereits erschienenen I. Artikel (von den Geschichts-

büchern) auf das wärmste zu empfehlen.

Junächst handelt der hoche. Bersasser A) von den Evangelien im allgemeinen (deren Namen, Jahl, Ueberschriften, Reihenfolge und Anlage) S. 3–21, geht sodann zu den einzelnen Evangelien über, indem er das vom heiligen Matthäus auf S. 21—123, das vom heiligen Markuß. 123—197, vom heiligen Lufas S. 197—301 und das vom heiligen Markuß. 123—197, vom heiligen Lufas S. 197—301 und das vom heiligen Kurkuß. 197—301 und das vom heiligen Kurkußen Einleitungsfragen im ganzen gründlich söst. In § 27 (S. 301—351) wird das Verhältnis der veiererschräftlich der Apostelgeschlichen Evangelien zueinander näher erörtert hältnis der Veierauf wird Vorteren (honortischen) Evangelien zueinander näher erörtert dereich wird Vorteren vor der der der der der klassen der Kurkußen Vurmerksankeit gewidmet. — Daß gerade in der Disziplin der Einleitungswissenschaft in die heiligen Bücher sich hinsichtlich der Beantwortung einzelner Fragen wie auch der Auffassung ganzer Stücke mancher Widerfrund geltend macht, ist nur natürlich. Voß einige Punkte möchte Rezensent hier berühren. Die zu guntien einer hebräschen araumäschen Wrgumente (S. 42 sp.) sprechen gerade — nach dem Urgrunde betrachtet — sier die griechischen Textes (S. 67 sp.) um so kare unspähung wes griechischen Textes (S. 67 sp.) um so kare ergibt, wie Rezensent a. a. D. dargetan hat. — Eine wirkliche Ehe "wischen Maria und Vehandlung des griechischen Lexies (S. 67 sp.) um so kare maria und Vehandlung der Vusselan hat. — Eine wirkliche Ehe "wischen Maria und Velas vollkommen hin und die richtige Exegese verlangt odige Erklärung keineswegs. Die Ansichten über den "Stammbaum Ehristi" bei Watkhäus und Lukas

haben Exegeten der neuesten Zeit (vgl. Bogt, Hart) glüdlich und gut beurteilt. Aus der sichtlich untiebsamen Verlegenheit (S. 181 ff.) betress der Schlußperitope (Nr. 16, 9—20) hist wohl die Annahme: Entweder hat Markus ielbst oder mit seinem Bissen und Villen eine andere Haud biese zwölz Verse beigestügt. — Abertes Ansicht betress der Zweckbestimmung des Lukasevangelinns und der Apostelgeschichte verdient doch gewiß vollste Beachtung. — Durch den Anhang (Kommentare zu den Geschichtsbüchern des Neuen Testamentes, S. 551—561), das Personens und Sachregister wird der Vertabes Buches bedeutend erhöht; eine überssichtliche Inhaltsangave nebst Berichtigungen bildet den Schluß dieses sichön und sorgiältig ausgestatteten Verses. — Eine gewisse Breite, ein Suchen nach prägnanten, vielseitigen Ausdrücken wird sich einem solchen Verke schwer absprechen lassen; dassir bietet aber das Buch eine so reiche Fille an Waterial, au aussischrlichen Zitaten und eine so mannigsache Anregung, daß es nicht bloß von den Hörern des hochwürzbigen Versaliers, sondern auch von einem weiteren Leserkreise freudig begrüßt und gern gelesen werden wird.

Prag.

Leo Schneedorfer.

13 Exras Leben und Wirten. Bon Dr. Gustav Rlameth, Religionslehrer am f. f. Kaifer Franz Joief-Staatsgymnafinm in Mähr.- Oftrau. Wien I., 1908. Heinr. Kirsch, Singerstr. 7. K 4.80.

Die fritische Methode der neuesten Zeit ist mit den altehrwürdigen Büchern der Heiligen Schrift sehr unzufrieden und griff zu den recht zweiselhaften Wittel der Luelleuscheidung. Die Boraussicht des inspirierenden Gottes aber hat in den Büchern Esdras und Nehemias zwei Bücher entstehen (assen, welche bei der fritischen Methode Gnade sinden sollten, weil gerade sie Memoiren und Archivstäte untereinander bieren. Aber Manneth hat das Gegenteit (S. 102, Z. 2—1) verzeichnet z. B. betreff Napitel 7 des Buchere Esdras, in welchem das Vollmachtschweiden des Erae enthalten ist: "salsch und unhistorisch" sautet das Urteil der fritischen Methode über dieses Kapitel.

Mit den Bertretern solcher "tritischer" Methode kann Asameth in der vorliegenden Arbeit als bibelgläubiger Forscher nicht halten, noch kann er auf der Bibel als Grundlage sußend den außerbiblischen Ueberlieferungen des Talmud und anderer Quellen einen höheren Wert zuerkennen, als der Heiligen Schrift. Unablässig ist Alameth bemühr, den übertriebenen Wert außerbiblischer

Quellen auf bas richtige Minimum gurudzubringen.

Bwischen diesen zwei gekennzeichneten Alippen steuert Alameth seine Dar stellung über Ezras Leben und Wirfen hindurch. Er wickelt dieselbe ab in stünf ungleichen Teilen: Ezras Jugend (16 Seiten), Ezras Wirfenias Wehemias (41 Seiten), Ezras literarisches Wirken (57 Seiten), Ezras zweite Reife nach Jernialem (26 Seiten), Ezras zweite Reife nach Jernialem (26 Seiten), Ezras Lebensende, seine Bedeutung und sein

Charafter (4 Seiten).

Bei Darstellung ber Kindes- und Jünglingsjahre, bei der Frage nach Exras letten Schichalen und Lebensenbe und noch bei vielen Lebenssolishnitten bieses ausgezeichneten Mannes bewegt sich Manneth nach eigenem Geständnisse auf konsekturalem Boden (S. 120), aber immer bleibt ihm Leitstern das vor handene Bibelwort. Er trägt kein Bedenken, sich von Autoritäten wie Muener und Nikel loszusagen und anderen Autoritäten wie Hoonacker und Schöpfer zu folgen, weit er bei dieser Geschasschaft dem vorhandenen Bibeltexte und dessen Verständniss näherzukommen glaubt.

Abniequent ergibt sich bei dieser Gesolgichaft die Ueberzeugung des Verfasser, daß die eigentliche und selbständige Wirksamseit des Esdras zu seine ist in das Jahr 398 v. Chr. und daß somit Artagerzes II. dem Esdras das Vollmachtschreiben des Kapitels 7 des Buches gleichen Namens ausgestellt hat. Während kuenen und Nitel die Ankunft und Wirksamseit des Esdras in das Jahr 458 verlegen und das Virken des Esdras vor Nehmias mit einem Fiaska abichließen lassen, gibt Klameth in seiner Arbeit eine Ausdehnung des biblischen

Berichtes in der Zeit nach Nehemias und einen Abschluß der Tätigkeit bes Esbras, welche mit seinem Ruhme im Bibelworte mehr zusammenstimmt als mit ben Hebertriebenheiten talmubischer Ueberlieferung. Auch dem Darsteller Klameth muß man als Ertlarer der Bibel Gerechtigkeit widerfahren laffen in gleichem Make wie ienen, welche bisher den Ton angegeben haben. Wenighens insoweit ist Klameth mehr im Rechte, als er als strammer Katholik kein einziges Kapitel und keinen einzigen Bers nach der mehr als zweifelhaften "kritischen" Methode als ...unhistorisch und falsch" hinauserpediert.

Im Borausgehenden ist also die grundstürzende Anschauung Klameths über Ezra dargestellt. Die Begründung derselben konnte Klameth im Flusse feiner Darftellung "Egras Leben und Birten" nicht gut unterbringen, darum widmete er berfelben einen Anhang (S. 124-142), um barzutun, warum er an

der geschichtlichen Anreihung Rehemia-Egra festhalte.

Die von ihm in der porliegenden Arbeit gegebene Erklärung des in den Büchern Esdras-Nehemias vorhandenen Gotteswortes nimmt nun diese Gestalt an: im 1. Teile holt Klameth weiter aus, um die heidnischen Kultüberbleibsel in Jerael und ihre Nachwirkungen, den Zweck des Exils in der Rückehr zu Jahwe, den Umschwung der Gesinnung in der Wertschätzung der Torá von Seiten der Laien und in der Sühne eigener Schuld von Seiten der Priester und der Leviten und so die Entstehung einer Reformpartei darstellen zu können. Für die Expedition des Nehemias wird auch von Klameth das Jahr 444 beibehalten. Nehemia ist Mitglied der Reformpartei, ihm steht bei seinen Resormen der jugendliche Ezra im Alter von wenig über 20 Jahren zur Seite. Die Besprechung der Kenéset haggedolá — großen Versammlung (S. 36) endet darin (S. 39), daß diese Versammlung nach den Makkabaerkriegen ziemlich umgestaltet und im Hohenrate mehr zu einem juridischen Senate umgeformt wurde Nach Klameths Darstellung sind Nehemia und Ezra zwei Charaftere, welche sich lieben und schätzen gelernt haben (S. 40). Ezra foll durch die Hebung der Gesetzes= fenntnis und die Erleuchtung des Bolkes die Reformen des Rehemia fordern. Im Jahre 433 oder 432 reiften beide Männer nach Babylon zurück. Hier ging nun Ezra daran, seinen Plan auszuführen, um dem Bolke die notwendigen Mittel an die Hand zu geben zur Bertiefung der religiösen Erkenntnis. Ihm kommt dabei zu hilse die Gesetzeisschriftstellerei, welche in Babylon blühte. Als erstes literarisches Werk bezeichnet Klameth, daß Ezra die Endredigierung der mosaischen Gesetzebung geseistet hat. Die S. 50—57 bieten einen geschichtlichen Ueberblick über die Redaktion des Pentateuchs, die S. 57 64 erledigen die Frage nach dem Anteile Ezras an dieser Sache. Darauf folgen Zeugniffe der jübischen und chriftlichen Ueberlieferung. Die Behauptung Anenens, daß Ezra den Priestertoder der modernen "fritischen" Methode produziert habe, hat Klameth schon auf den S. 24-36 abgefertigt. Als zweite verdienstvolle Arbeit des Ezra wird von Klameth genannt die Feststellung des sogenannten palästinensischen Kanons, welche parallel mit der Endredaktion des Bentateuchs geleistet wurde. Nachdem die S. 68-74 die Zeugnisse der Schrift selbst, des Flavius Josefus, des Talmuds, des vierten Buches Esdras, der Kirchenväter für diese zweite Leistung gebracht haben, wird auf S. 74 die Abstreitung dieser zweiten Leistung besprochen.

Auf S. 76 befaßt sich Klameth mit der dritten Leistung Ezras. Ezra bietet eine neue Geschichtsdarstellung und hat gute Gründe für dieselbe. Dieses Geschichtswerk find die Bucher der Chronifen. Bon S. 78-81 hat Klameth Die Randnote hinzugesett: Die Darstellung entspricht unseren Boraussetzungen. Gegen die Autorschaft des Esdras werden wohl Einwände erhoben (S. 81), aber Alameth verteidigt die Autorschaft durch den finis auctoris, durch argumenta interna, die bei der "kritischen" Methode in hohem Werte stehen, durch die judische und christliche Tradition. Den durch den Talmud weit verbreiteten Uebertreibungen, daß Czra die Quadratschrift erfunden, daß er das Gesetz der Juden in aramäischer Sprache gegeben, daß er die Punttation eingesührt habe, tritt Rlameth fest und entschieden entgegen und läßt nur gelten, daß Esdras der

aramäischen Sprache mehr Geltung verschafft habe.

Das lette literarische Werk des Esdras bespricht Klameth erst auf S. 114 und wirst die Frage nach dem Anteile auf, welchen Esdras an den beiden vorshandenen kanonischen Büchern Esdras und Riehemias habe.

Wie Klameth es darstellt, hat Ezra all das, was er in den öffentlichen Archiven oder unter seinen Privatschiefter über die nacherstliche Geschichte und die Restauration des Tempels und der Stadt vorsand, in den Büchern Ezra-Rehemia gesammelt. Beide Bücher bilden (S. 116) schon ihrem Anhalte nach eher zwei Teile desselben Werkes als zwei verschiedene Werke. Als Absicht des Szra wird hingestellt, einen Wahntruf an die Jukunst zu hinterlassen, damit die Rachkommen an Jahwes Wohltaten sich erinnern und das Ererbte hüten und die "große Versammtlung" in treuem Andenten bewahren. Die zwei apokryphen Bücher, welche Esdros Namen tragen und als 3. und 4. Buch Ezra gezählt werden, werden von Klameth auch kurz besprochen (S. 117—119) sind aber nur inhaltlich siür Klameth) in der Darstellung dort verwertet, wo der starf reduzierte Anspruch derzelben mit den kanonischen Büchern übereinstimmt (S. 71).

Als die größten Leistungen des Ezra stellt Klameth hin die Säuberung des Gottesdienstes von allen heidnischen Ueberbleibseln, die Reformierung des Priesterstandes, die Bekämpfung der pflichtvergessenen Leviten (S. 91—94).

Bevor Klameth die zweite Reise des Ezra nach Jerusalem im Jahre 398 darstellt, gibt er ein Bild der Situation in Jerusalem nach der zweiten Abreise des Rehemias (von da) bis zum Jahre 400. Ein wunder Punft in der palästinenssischen Heimels und die Mischen, an welche school Rehemias und nun auch Esdras die helsende Hand des Arztes angelegt haben (S. 98—101). Die Randunde auf S. 101 besagt: Die politischen Zeitverhättnisse waren einer zweiten Reise des Ezra günstig. Auf der S. 103 werden die Leser auf bemerkenswerte Umstände der Abreise aufwerksam gemacht. S. 106 hebt das Pritulat eines klugen Borgesens in der Mischentzuge hervor. Die S. 108—110 sind ein passender Kommentar zu den Kapiteln 9 und 10 des 1. Buches Esdras. Nach Klameths Darstellung war die Aftion Ezras in dieser Eheangelegenheit von Ersolg begleitet.

Bie nun die Darstellung Klameths nichts von einem Fiasto des Exta weiß, ebensowenig läßt dieselbe bei der Entwerfung seines Charafterbildes (S. 121)

eine pia fraus gelten.

"Ezras Leben und Wirfen" hat demnach in Klameth einen beredten Anwalt gefunden, der seststeht auf der soliden Grundlage der Bibel und den sog nannten Modernen gegenüber, welche im Handumbrehen aus einem "vielleicht, wahrscheinlich" ein "bestimmt, gewiß" konstruieren, an Kombinationsgabe zum min desten ebenbirrig dasseht.

Der verdiensubollen Arbeit hat der Versasser vorausgeschieft das reiche Verzeichnis der literarischen Arbeiten, welche er zu Rate gezogen hat, und finden sich darunter deutsche, lateinische, französische, englische, italienische, holländische,

polnische und tschechische Werke.

Dem Berzeichnis der Korrigenda läßt sich noch hinzusügen S 51 mosaiea, dafür "mosaica", S. 78 Chrysosthomus dafür "Chrysostomus", S. 142 inden tistiziert, dafür "ibentisiziert".

St. Florian bei Enns.

Dr. P. Amand Polz.

14) Kommentar zum Setrete "Ne temere" mit besonderer Berudsichtigung der österreichischen Ehegesetzugebung von Andreas Freiherrn b. Dipauli. Graz und Wien. Berlagshandlung "Sthria". K 2.40.

Ueber dieses Dekret sind schon mehrere Kommentare erschienen, so daß ein neuer überflüssig erscheinen könnte. Indes läßt sich immer noch manches beibringen, was für den Juristen wie für den Praktiker Interesse hat. Diepali hat wohl beiden einen guten Dienst erwiesen, indem er das bürgerliche österreichische Ebegeses herbeigezogen und mit dem Dekrete verglichen hat. Frelsich kommt insolgedessen dieser Denterveichern zugute, aber doch nicht ihnen

allein, da ja zugleich das Dekret felbit eine eingehende Erläuterung erfährt, mas zum Besten der Allgemeinheit dient. Wir empfehlen daher diefen fleißig gearbeiteten Kommentar auf bas Befte.

Dr. M. Siptmair.

15) Glaubenslehre der tatholischen Kirche für die reifere Rugend und für Erwachsene. Bon Dr. Josef Ring. Gr. 80. 288 S. Gang in Leinwand gebunden: M. 2.— = K 2.40. 20 Gremplare portofrei: M 18 = K 21.60. 100 Eremplare portofrei:  $\mathfrak{M}$ . 150.— = K 180.—.

Glaubenslehre der fatholischen Kirche für Kinder der drei ersten Schuljahre. Gr. 80. 60 S. Bang in Leinwand gebunden: M. -.60 = K -.72. 20 Exemplare portofrei: M. 5. -= K 6 .-. 100 Exemplare portofrei: M. 40 .- = K 48 .-.

Ein Katechismus in Form eines Lesebuches wurde in der katechetischen Beitschrift bes Dr. Weber ichon öfter vorgeschlagen. Die beiden Bucher enthalten die notwendigste Erklärung zwar furz und bundig, aber doch leicht verständlich. Sie ersegen einigermaßen den Ratecheten, wenn deffen Erklärung wegen Rinderfrankheit, Priestermangel oder aus anderen Ursachen ausfällt oder unaufmerksam angehört oder nicht verstanden oder wieder vergeffen worden ift. Deshalb fann die nächste Lektion auch dann mit Leichtigkeit gelernt werden, wenn sie vorher nicht erklärt oder die Erklärung vom Kinde nicht verstanden oder wieder vergeffen worden ift. Auch fteht dem Katecheten zur Erklärung weniger Zeit zur Berfügung, wenn die Schule über 90 oder gar über 100 Kinder enthält, wie das in Bagern häufig der Fall ift. Manche Kinder haben einmal, felbst zweimal repetiert und badurch die Erklärung des siebenten, beziehungsweise auch noch des sechsten Schuljahres verloren. In allen diesen Fällen hat das Kind bei weitem keinen so erheblichen Schaden vom Verlust der mündlichen Erklärung des Katecheten, weil die beiden Lehrbücher die notwendigste Erklärung enthalten. Voch größer ist der Nuten der beiden Glaubenslehren in Ländern, wo der Katechet die Schule nicht betreten barf.

Die Aufgabe des Ratecheten wird durch die kleinere und noch mehr durch Die größere Glaubenslehre bedeutend erleichtert. Wenn derfelbe durch unvorhergesehene Arbeiten gezwungen ist, ohne Borbereitung die Schule zu besuchen, macht sich der Mangel an Borbereitung nicht so sehr bemerkbar und schadet

Auch die Aufgabe des Kindes ist bedeutend erleichtert. Die Rahl der Fragen ist zwar sehr groß, aber viele berfelben find nicht Memorier-, sondern nur Lesetert; viele haften schon nach breimaligem Durchlesen im Gebächtnis.

Tas Kind braucht nie mehr Unverstandenes zu lernen. Der Katechismus soll nicht das kleinste und unansehnlichste Buch sein, als ob Religion der unbedeutendste Gegenstand ware. Bei einer großen Auflage fann das Buch auch bedeutend billiger als jest abgegeben werden. Durch vorstehende Breise wird ber in einer früheren Karte angegebene Preis herabgesett Dr. Joj. Ring.

16) Das Christentum und die monistische Religion. Bon Max Berner. 1. bis 10. Taujend. Berlin. Karl Curtius. (D. J.) 202 S. (9ch.  $\mathfrak{M}$ . 2.-=K 2.40; gbs.  $\mathfrak{M}$ . 3.-=K 3.60.

Einige Textproben dürften beffer als eine längere Analyse in den Geift bes Werles einführen. Der Berfasser beginnt S. 5 seine Ausführungen mit den Sagen: "Jedes Rind fernt heutzutage in der Schule, daß die Erde fich um die Sonne breht. Die chriftlichen Kirchen bulden diese Lehre, tropdem fie den Worten ber Bibel flar und entschieden widerspricht." G. 12 heißt es: "Beide (Schöpfungs-). Berichte (Gen. 1. u. 2.) siehen im vollendeten Gegensatz zur heutigen Biffenschaft. Der Glaube, daß die Welt in sechs Tagen geschaffen fei, bedeutet eine völlige

Umtehrung unserer fichersten Forschungsergebniffe." C. 15: "Wie bas Leben auf der Erde entstand, wiffen wir nicht. Aber das miffen wir, fo, wie die mofaifche Cage erzählt, entftand es nicht." (Alle Unterftreichungen ber Bitate rüfren vom Verfasser seibst ber.) S. 23: "Turch naturwissenschaftliche und geschichtliche Forschung ist die Tatsache über allen Zweisel festgestellt, daß es ein Paradies im biblischen Sinne nicht gab." S. 42: "Mit der Preisgabe der Berbalinfpiration wird das Alte Teftament jeines Charafters als des Bortes "Gottes" unwiederbringlich entfleidet." S. 69: Gott ift Liebe, und dieler Gott sollte seine Geschöpfe, seine Rinder jo unbarmhergig - nein! diefes Bort ift unendlich gu milde fur die uneublichen Qualen - frasen für ihre doch nur zeitliche Unbarmherzigkeit?" S. 89: "Die — im Berhältnis jur Krantenzahl — wenigen Wunderheilungen in Lourdes, Metta um geichehen ebenso burch Suggestion " S. 102: "Wie die katholische Kirche sich bei der Lehre des Kopernifus geirrt hatte, so irrte fie auch in diefer Glaubensfrage" (ob nämlich bas aponotifche Glaubensbefenntnis von den Aposteln verfast sei). Genug der Beispiele, die fich leicht ums zwanzig- fache vermebren ließen. Sein Biffen schöpft der Berfaster durchweg aus den Werten protestantischer Theologen der destruftiven Richtung, die er getreu eggerpiert, mitunter sogar seitenweise abschreibt. So beruft er sich in der Pentateuchkritik auf Teligich (S. 28 ff.), im Rapitel "Jrael und Babylonien" wird auf das gleichnamige Wert von Guntel verwiesen (S. 32), im Abschritt "Der Christus" figuriert Pfleiderer, Das Chriftusbild bes urchriftlichen Glaubens, als Quelle (S. 55 ff.), "Der Mensch Jesus" stügt sich auf v. Hartmann, Tas Christentum des Keuen Testaments (S. 70 ff.), die Aussührungen über "Das apostolische Glaubensbekenntnis" sind entsehnt aus Ab. Harnack, Das apostolische Glaubensbekenntnis (S. 101 ff.), sür "Die Philosophie des heiligen Thomas von Aquino" werden als "Tuellen" Fr. Pausens Philosophia militans und Rud. Eucknis "Thomas von Aguino, ein Rampf zweier Belten" (jo gitiert Berner) genannt. Ein Versuch der Auseinandersetzung nicht etwa mit fatholischen, sondern auch nur mit positiven protestantischen Theologen wird nirgends gemacht. Welchen Bildungsftand ber Berfaffer bei feinen Lefern vorausfett, ergibt fich baraus, daß er es für nörig hätt, Worte wie Eschatologie (S. 47), autochthon (S. 48), Präexistenz (S. 77), Analogie (S. 90), Halluzination (S. 93), Apologerif (S. 112), Exeget (S. 118), Lofalisation (S. 153), Ideenassoziation (S. 155) in Rammern oder unter dem Strick zu sibersetzen. Alles in allem ist das Buch troß des Baschzettels eine gang gewöhnliche, jedes wissenschaftlichen Ernftes entbehrende und einzig auf Bimpelfang berechnete Agitationsschrift für eine Begriffsverwirrung, welche ber Verfaffer "monistische Religion" zu nennen beliebt.

Mautern (Steiermark). Dr. P. Heinrich Rirfel C. SS. R.

17) "Klerikale Weltaussassigung" und "Freie Forschung". Ein offenes Wort an Brosessor Dr. K. Menger. Bon A. J. Peters. Wien. 1908. Georg Sichinger. K 4.80.

Haben, daß ein Artikel, welden er am 24. Avvember 1907 in der "Reuen Preien Pressen verössentlichte, ihm eine Erwiderung eintrug, welche nehr als viernal soviel Seiten unsaßt, als jener Aufgag Zeilen zählte. Si das nicht der Ehre zu viel ist, selhst wenn die Entgegnung sich gegen einen Hofrat wendet? Nein. Es liegt dem Herrn Bersassen, wie er im Borwort sagt, grundlässlich sern, "bei derartigen Anlässen die Person seines Gegners ins Auge zu sassen. Errossen Auflaß "Die Eroberung der Universitäten" wurde aus einer großen Anzahl ähnsicher als Leitmotiv dieser Ausseinandersetzung gewählt, weit er "mit seltenem Geschicht in erwa hundert Druckzeilen so ziemtich alles berücht und angedeuter" hat, wodurch die fatholische Weisenanderseitung in den Augen ihrer Gegner "als wissenschaftlich abgetan erscheint" (ibid.). Und so bietet auch das vorliegende Wert mehr als eine gewöhnliche Erreitschrift, die im Tagessampse austaucht und wieder verschwindet; sie enthält in zehn Abschnirten eine Reihe

gediegener prinzipieller Erörterungen. Bunächst wird genau unterschieden zwischen Forschungsfreiheit und Lehrfreiheit und die Grenze, welche der Awed der Wissenschaft und das Naturrecht der einen wie der anderen zieht, scharf bestimmt (1). Dann zeigt der Berr Berfaffer an der Sand eines erdrudenden Beweismaterials, wie unwiffenschaftlich die Manner ber "freien Forschung" ben Rampf gegen bas Chriftentum, bas fie nicht einmal fennen, führen (II). Da die gegnerische Auffaffung vorzüglich auf Kants Lehren von der Unerkennbarkeit des Ueberfinnlichen, pon der Autonomie der Sittlichkeit und der Subjektivität der Religion fußt. wird im folgenden Abschnitt die Tragkraft dieses Bodens kritisch untersucht (III). Beiters beipricht ber Berr Verfasser die Fragen, ob die religiöse Ueberzeugung ber Katholifen wirklich nicht das Ergebnis wissenschaftlicher Untersuchung (IV), sondern fritikloser, unbedingter Autoritätsglaube sei (V), und ob sie sich mit dem Fortschritt der Wiffenschaften, namentlich der Naturwiffenschaften und ber Beichichte bereinigen lasse (VI). Abschnitt VII bringt eine treffliche Gegenüberstellung der "klerikalen" und "modernen" Weltaussalfung, die Kapitel VIII und IX begründen gegenüber den Ableugnungen Brofeffor Mengers die Vorwürfe der Feindseligkeit der "freien Forschung" gegen die Religion und der Förderung von Umsturzideen, und endlich wird im X. Kapitel Mengers Borwurf, daß die "klerikalen Parteien" mit "Gewalt und hinterlist" gegen die "Männer der Wissenschaft" kämpfen, dahin richtig gestellt, daß vielmehr "antiklerikale" Manner der Wiffenschaft im Bunde mit "antiflerikalen" Parteien gegen "klerikale" Männer der Wissenschaft und "klerikale" Studenten mit "Gewalt und Hinterlist" kämpsen. Die Beweis-führung Peters ist solid, die Sprache edel und vornehm; die blutige Fronie, welche nicht selten darin liegt, ist nicht etwa auf Rechnung eines gehässigen Tones zu setzen, sondern vielmehr auf des Verfassers unbarmherzige Logik und die katte Gegenüberstellung von Mengers Behauptungen und offenkundigen Tatfachen zurückzuführen. Eine kleine dogmatische Ungenauigkeit ist mir S. 331 aufgefallen, wo es als Lehre der "katholischen Kirche" bezeichnet wird, "daß der Mensch eines übernatürlichen göttlichen Beistandes bedarf, um jeden hestigen Andrang seiner Leidenschaften beharrlich zu bemeistern und das Gesetz der sitte lichen Ordnung im vollen Umfang pflichtgetreu zu erfüllen". Die Kirche lehrt blog, daß dies ohne "besonderen Beistand" (sine speciali auxilio, Conc. Trid. Sess. 6, can. 22) Gottes nicht möglich fei; daß diefer besondere Beiftand immer übernatürlich sei oder sein muffe, ist nicht gelagt. Wünschenswert wären wohl auch Kapitelüberschriften der einzelnen Abschnitte gewesen. Das Sahr des Erscheinens ist nur auf dem äußeren Umschlag, nicht aber auf dem Titelblatt ersichtlich gemacht worden. Ich halte Peters Schrift für einen ungemein wert-vollen Beitrag zur Apologetik und wünsche ihr weiteste Berbreitung besonders auch in den Kreisen gebildeter Laien.

Mautern (Steiermart). Dr. Beinrich Rirfel C. SS. R.

18) **Wissenschaftliches Arbeiten.** Beiträge zur Methodik des akademischen Studiums. Bon Dr. phil. et theol. Leopold Fonck S. J., v. ö. Prosessor an der Universität Innsbruck. (Verössentlichungen des biblische patristischen Seminars zu Innsbruck. I. Band). Druck u. Berlag von Felizian Rauch (Karl Pustet). Lex. 8. XIV u. 340 S. brosch, M. 2.25 = K 2.60, in Leinwandband M. 3.20 = K 3.75.

Der Betrieb der wissenschaftlichen Arbeit hat einen solchen Umfang angenommen, daß es nicht wunder nimmt, wenn der wahre wissenschaftliche Wert des gebotenen Materials nicht immer gleichen Schritt hält; unter der wissenschaftlichen Breite und Fülle leidet ersahrungsgemäß nicht selten die Tiefe und Einheit. Es nuß dahre ein einnent zeitgemäßes Unternehmen genannt werden, wenn die Richtlinien für die zientissichen Elukubrationen in ihrer unverrückbaren Gestalt aufgezeigt und jene Momente nachdrücklich betont werden, welche der Geistesarbeit den Stempel der Atribie aufdrücken. Dies im vollen Umfang geleistet zu haben, ist das dankenswerte Verdienst vorliegender Publikation aus

der Feber des in der wissenschaftlichen Welt bestebefannten Autors. Das Werf wil zwar zunächst nach dem bescheidenen Titel nur "Beiträge zur Methodit des afademischen Studiums" bieten und ist gewiß in erster Linie ein unentdehrliche Sissmittel für alle jene Abepten der Wissenschaft, welche erst vertraut gemacht werden iollen mit den Prinzipien und methodischen Gesichtsdunkten der wissenschaftlichen und gelehrten Arbeit: aber gleichzeitig bietet das Werf eine solche Fülle auregender und praftischer Gedanken, daß es jeder, der auf dem Gebiete der literarischen Arbeit selbstätig ist oder ein wissenschaftliches Werturteil über die literarischen Erscheinungen abzugeben in die Lage kommt, als einen vollkommen zuverlässigen Führer begrüßt, der ihm auf sämtliche ein schlägige Fragen sicheren Bescheid zu geben weiß, ihn vor Irwegen und zeitraibenden Untwegen bewahrt und ihn so besähigt, das Gebiet der Wissenschaft nicht mit einer bloßen "Reuerscheinung" zu besasten und zu übersüllen, sondern mit wertvoller Forschungsarbeit zu bereichern.

Der I. Teil ("Die Schule des wissenichaftlichen Arbeitens") bespricht nach einem interessanten historischen Rücklick über die Anfänge der seminaristischen Bildung in den modernen Universitäten zunächst Zweck, Bedeutung, Einrichtung und äußere hilfsmittel der Seminare, die seminaristischen Uedungen, die schriftlichen Arbeiten der Witstlieden, die Berichterstattung, die Rezension (ein besonders gediegenes Kapitel!), die populär-wissenschaftliche Varstellung und die streng wissenschaftliche Abhandlung

Der H. Teil ("Die Methode des wiffenschaftlichen Arbeitens") erörtert in der eingehendsten Beise die Bedeutung der Themawahl und ihre Praxis, das Sammeln des Stoffes und die Quellenkunde; das folgende Rapitel "Quellennachweise" bringt eine sehr reiche und übersichtliche Darstellung der allgemeinen Bibliographie jowie Quellenfammlungen allgemeinen Inhaltes, für deren Benütning, Studium und Lefture im folgenden Abschnitt sowie namentlich in dem ungemein lehrreichen und von praktischer Ersahrung zeigenden Rapitel über Rollefraneen (ingwischen in einem Geparataborud erschienen!) einschlägige Winte enthalten find. Methodisch und fritisch höchst bedeutsame Bahrheiten bringt der Abschnitt über Berftandnis und Beurteilung der Quellen, Sichtung und Disposition des Stoffes, allgemeine und besondere Anforderungen (Schreibweise, Abfürzungen, Bitate) ber Darstellung; prattifche Binte sinben fich im letten Abschnitt liber Beröffentlichung der wissenschaftlichen Arbeit: Manustript, Autor und Berleger, Drudlegung und Korreftur, Bugaben jum gedruckten Text (Seitenüberschriften, Inhaltsverzeichnisse und Literaturverzeichnisse) und last, not least der Titel. Im Anhang stehen die Seminarstatuten ber theologischen Fakultät der f. f. Universität zu Innsbruck.

erscheinen. Das Werk ist, entsprechend ben Anforderungen, die der Verfasser an eine wissenschaftliche Arbeit stellt, selbst eine Musterleistung nach Inhalt und Form:

es ist ein wahrer Genuß, den gegliederten, streng logisch gesichteten und in vornehmer, gemeinverständlicher Sprache gebotenen Gedanken zu folgen. Sier lernt man, was wahre Wiffenschaft ift und fein foll!

Drudfehler: S. 54, Z. 14 v. o. verteidigen (Komma); S. 87, Z. 18 v. o. sorgfältige; S. 89, Z. 1 deleatur punctum (Neberschrift); S. 107, Z. 19 v. o. Der (Fragestellung); S. 281, Z. 3 v. u. Verleger und überlassen (Komma).

Dr. 3. Gföllner.

19) Beiträge zur Benrteilung antifer und moderner Runfibeftrebungen unter besonderer Berudfichtigung der Darstellung des Nacten. Bon Frang &. Cremer, Historienmaler. 93 S.

Düffeldorf. 1908. Berlag "Düffeldorfer Tageblatt".

Das durchwegs den chriftlichen Standpunkt vertretende Büchlein handelt von der Wichtigkeit der Kunfte im "haushalte der Staaten", von der Tatfache, daß die Beften aller Zeiten vom Runftler Wahrung der Schicklichkeit gefordert taben und daß unbegründete Nachtdarstellungen ein sicheres Zeichen des fortschreitenden Berfalles find. Treffend ift das Urteil über die moderne "Buftlings= funft": "Sie spagbaft aufzufaffen, daffir ift fie nicht tomisch genug; fie ift zu gemein, um mit ernfter Fronie geftraft zu werden; fie hinwiederum mitleidig zu behandeln, ift uns verwehrt, weil fie allzu pobelhaft ift." (S. 58). Denen, die in den Nacktdarstellungen etwas Unverfängliches sehen, wird des gewiß freisinnigen Diderot vernichtendes Urteil entgegengehalten: "Immer die Natur ganz nackt unter Augen zu haben, jung zu sein und tugendhaft zu bleiben, es ist nicht möglich. (S. 27).

Das Buchlein wird die, welche genötigt find, im gegenwärtig tobenden Kampfe um die mahren Kunstideal-Bortrage zu halten oder mit der Feder zu wirken, mit manchem wertvollen Beitrage unterftugen. hier mochte ich überhaupt einmal einem Wunsche Ausdruck verleihen, den ich schon lange bege. An viele Priester und an die Schriftsteller in katholischen Zeitschriften tritt immer mehr die Aufgabe heran, die Angriffe abzuwehren, die mit den Schlagworten "Autonomie der Runft" - "Freude am Schonen ift nur verfeinerter Geschlechtsreis" "Der nacke Körper ist der höchste Gegenstand der Kunst" gefennzeichnet sind. Nun sind das schwierige Fragen und es läßt sich nicht leugnen, daß unsere Press in diesem Kampse manchmal recht unsicher laviert. Warum? Es sehlt ihr an einem populär-wiffenschaftlichen Nachschlagebuch, das die wichtigsten Fragen klar. kurz und doch der Hauptsache nach erschöpfend behandelt. Man verweise nicht auf Gietmanns "Kunstlehre": diese ist zu umfangreich und erfordert gute Vorkenntnisse aus der scholastischen Philosophie; der "Grundriß" desselben Berfassers ist für Schüler bestimmt und kann eben deshalb auf obige Fragen wenig eingehen. Ich meine, die "Sammlung Kofel" erwürbe fich ein Berdienft, wenn fie eine Aefthetit mit besonderer Berücksichung seiner Angrisspunkte besorgte. Die Aufgabe ist nicht leicht; der beste Beweis dafür ist, daß auch die indisserenten Sammlungen, wie "Cammlung Goichen", "Wissenschaft und Bildung", Bebers Katechismen", noch feine besonders brauchdare Darstellung bieten. Aber umso ehrenvoller wäre es, wenn auf unsere Seite der Burf gelänge. Und wir brauchen Schutzwaffen, denn immer weitere Kreise werden in falsche Anschaungen über das Verhältnis zwischen Kunst und Moral hineingerissen.

Dr. Johann Ilg.

20) Mariologie oder: Lehre der katholischen Kirche über Maria, die feligste Jungfrau, Dargestellt von Dr. Anton Rurg. Regensburg. 1881. Berlagsanstalt Manz.  $8^{\circ}$ . 483 S. früher M. 7.-=K 8.40, jetzt  $\mathfrak{M}. 3.-=K 3.60$ 

"Borliegende Mariologie hat es sich zur Aufgabe gesetzt, die Lehre der fatholischen Kirche über die seligste Jungfrau Maria in klaren und einfachen Worten darzulegen." So die Worte des Verfassers. Diese Aufgabe hat Dr. Kurz in großartiger Weise gelöst.

Den Eingang bildet eine furze Beschreibung des Lebens der seligften

Jungfrau Maria. Dann folgen die eigentlichen Abhandlungen.

I. Abschnitt. Was hat die Kirche über Maria dogmatisch entschieden?
1. Unbestette Empfängnis (25 Paragraphe); 2. Maria ist die Mutter Gottes (15 P.); 3. Maria, die immerwährende Jungfrau (9 P.); 4. Maria, Jungfrau in der Geburt (8 P.); 5. Maria, Jungfrau nach der Geburt (8 P.); 6. Sindessossische Maxiens (7 P.).

II. Abschnitt. Was ist Lehre der Kirche über Maria als theologische Folgerung? 1. Die Würde Mariens, der Gottesmutter (6 P.); 2. Maria, die Gnadenvolle (10 P.); 3. Berehrung Mariens (6 P.); 4. Maria, frei von der

bofen Begierlichfeit (5 B.).

III. Abschnitt. Was haben die Gläubigen von jeher über Maria allgemein geglaubt? 1. Gelübde (der Jungfräulichfeit) Mariens (4 P.); 2. Ehe zwischen Maria und Josef (4 P.); 3. Aufnahme Mariens in den Hinnel (8 P.); 4. Maria, Mittlerin und Hirsprecherin (9 P.). Anhang Verehrung des reinsten Herzens Mariens. Wirtse Maria Bunder? Belche Saframente hat Maria

empfangen?

All' diese Abhandlungen sind gründlich durchgesührt. Die Zitate sind genau angegeben Einige der benützten Duellen werden allerdings nicht mehr als echt anerkannt, z. B. das Spec. B. M. V. Die einzelnen Lehrsüge ertsärt Dr. Kurz sehr eingehend. Dieselben werden dadurch noch mehr erklärt, daß die verschiedenen Einwände widerlegt werden. Die undesleckte Empfängnis wird sehr weitläusig behandelt. Leider ist dem Autor ein Kämpfer sür die undesleckte Empfängnis underkannt geblieden. Se sit Joannes Wario Janoro o. cap., † 1649, der in seinem Jahrhundert wohl der berühmteste Betreidiger der Undesleckten war. Besonders herrliche Abhandlungen dietet uns Dr. Aurz in § 73—78 die Würde Wariens und in § 79—89; die Gnadenvolle. Der Schluß ist leider etwas troden außgefallen.

Diese Mariologie ist besonders den Berkündern des Wortes Gottes anzuempsehlen. Zu Marienpredigten bietet sie Stoff in Hülle und Fülle. Wer das Leben Maria von Knoll und die Mariologie von Kurz besitzt, kann mit Leichtigkeit viele und gründliche Vorträge über Maria, ihre Gnadenauszeichnungen ze. halten.

Reumarkt (Südtirol). P. Camill Bröll O. Cap.

21) **Las Leben der jungfräulichen Gottesmutter Waria.** Nach Schrift und Tradition dem chriftlichen Bolke dargestellt von Simon Knoll, Pfarrer. Regensburg. 1874. Berlagsanstalt vormals Manz. 2 Bände. Gr. 8°. Früher M. 7.20 = K 8.64, jetzt M. 4.—

= K 4.80.

Der Zwed diefer Besprechung ift, auf ein alteres, aber fehr gediegenes

Bert aufmertfam zu machen.

Kiroll bietet uns eine vollständige, populär geschriebene Mariologie. Der erste Vand (362 S.) behandelt in der ersten Abreilung: Maria, der Gegenstand allgemeiner Erwartung in der vordrisstlichen Zeit. Maria wird uns vor Augen gestellt in ihrer Vorherbestimmung, in den Katurbildern, in den Typen und in den Frauen des alten Testamentes. Eine längere, mit praktischen Rusamwendungen gespielte Abhandlung bisdet das Stammbuch oder die Uhnenreise Mariens. Der zweite Teil behandelt: Maria in ihrem Leben auf Erden. A. das verborgene Leben. Der zweite Band (288 S.) entsätt: B. das össentlichen bis einschließlich ihrer Verherrlichung im Himmel. Der dritte Teil bietet uns ein vollständiges Vis der Narienverehrung: Psilicht, Geschichte, verschiedene Uebungen derselben und schließt mit der Husbigung der Künste an Maria. Am Schlisse verzeichnis.

Erster Band, S. 197, lesen wir "Maria eilte zu Elisabeth. Sie suchte eine treue Seele, mit der sie ihr Blud und ihre Freude teilen founte". Wenn bem so wäre, warum hat dann Maria ihr Geheimnis nicht ihrem Bräutigam

mitgeteitt? Zweiter Band, S. 108, finden wir den Ausdruck "göttliche Maria". Solche Ausdrücke sind immer zu vermeiden, weil nicht dogmatisch. In unserem Falle ist dieser Ausdruck aus einer Predigt des Bossuck herübergenommen. Es wäre wohl am besten gewesen, das Wort "göttliche" einsach auszulassen.

Im übrigen ist dieses Leben Maria sehr zu empfehlen. Herrliche Nutsanwendungen, die den ersahrenen Seelsorger verraten, erhöhen den Wert des Buches. Sie lehren uns aber auch, wie man trodene Partien behandeln soll. Dieses Werf eignet sich besonders für die Verkünder des Wortes Gottes. Wer es sleißig liest, dem wird es leicht werden, Marien-Predigten der verschiedensten Art zu machen.

Neumarkt (Südtirol).

P. Camill Bröll O. C.

22) **Der heilige Franz von Affisi.** Bon H. Federer. Mit sechs farbigen Taseln und 11 Federzeichnungen von Frig Kunz. München. Berlag der Gesellschaft für christliche Kunst. 52 S., Format 28×25 cm. M. 5.— = K 6.—; gbb. M. 6.— = K 7.20.

In gedankensprühender, schwungvoller Sprache schildert der Verfasser Beist und Leben des seraphischen Beiligen, nicht in historisch-kritischer Biographie, fondern als poefievolle Auslegung des herzerquickenden Franziskus-3pklus, den uns der Schweizer Frig Rung geschaffen als reife Frucht fünftlerisch kongenialen Fühlens sowie sahrelanger Studien in Ftalien. Kunz hat in den sechs farbigen Taseln sein Bestes geboten: Zeichnung und Farbe, Realistif und Stillsserung, Ethos und Pathos hat er in diesen einzigartigen Blättern harmonisch geeint und geklärt zum adäquaten malerischen Ausdruck des Heiligen in seiner hervischen Einfachheit und Weltentsagung, in feiner Gottesminne und forglosen, findlich heiteren Frommigfeit. Das Portrat des Beiligen, Franz bei den Bogeln, im heiligen Kolloquium mit zweien seiner Schiller, die wundervoll ersaßte Stigmati-sierung, seine Rikatehr und sein heiliger Tod bilden eine ästhetisch vollwertige Bereicherung der zeitgenöffischen religiösen Malerei. In den elf Federzeichnungen zeigt sich eine virtuose Beherrschung der Schwarz-Weiß-Technik, die sich in Anbetracht ihrer außersten Beschränkung auf das Allernotwendigste an Linie und Form vorzüglich eignet zur Ilustrierung eines Werkes über den fo einfachen großen Armen von Affise. Der Berlag hat sich burch biese neueste Publikation ben lebhastesten Dank verdient seitens aller Freunde echt christlicher Literatur und Kunst, denn "einen so herrlichen Franziskus, so einfach fromm und selig, so durchleuchtet und ideassisert durch Gottes Rähe hat noch fein Auseumbesucher und Kirchenwanderer dargestellt gefunden" (S. 40). Ein solches Wert bleidt. — Als Korrigenda seien erwähnt S. 15: "Memento homo ut pulvis sis" — rekte: "quia pulvis es". S. 39: Ort der Stigmatisierung ist der Verg Alberta, nicht "bei Portiunkula"; einige sateinische und italienische Ausdrück dürften verdeutscht beiverechen sein beigegeben sein. P. Berthold Tuttine.

23) Bius X. Bon P. Bonifaz Sentzer O. S. B. Mit farbigem Titels blatt und 51 Abbildungen. Graz und Wien. Verlag "Styria". 182 S. Seh. K 2.80; gbb. K 3.80.

Der Berfasser bearbeitete sein Piusbuch nach Daelli, Federe, Marchesan und anderen Autoren, die disher über den Papst geschrieben haben. Gingeteilt ist das Werf in vier Teile: Jugend- und Studiensahre, In der Seelsorge, Indschischen Annte, Auf Petri Stuhl. Auch dieses Buch ist mit Verständnis, Lust und Liede geschrieben und dient dem Zwecke, Papst und Papstitum dem Leser nache zu dringen und ihre Bedeutung für die Welt zu zeigen. Diese Bedeutung besieht zu allen Zeiten und sir jede Zeit und sie hat sich in jeder Periode mehr oder weniger gestend gemacht. Ob das gerade unter Leo XIII. am meisten der Kall war, wie hie und da angedeutet wird? Es ist zu schwierig, ein desinitives Urteil über die selbsterlebte Zeit abzugeden. Darüber muß die Geschichte später

sprechen. Jedenfalls war seine Bedeutung groß, sowie nicht minder die des jetzigen Haters. Wir freuen uns daher, daß sein Leben und Birken von so vielen beschrieben wird und empfehlen auch diese Festschrift auf das beste.

Linz. Dr. M. Hiptmair.

24) **Lius X.** Ein Lebensbild nach der italienischen Driginalausgabe von Dr. Luigi Daelli. Uebersetzt und fortgeführt von Dr. Gottfried Brunner, Prosessor am Kollegium der Propaganda in Kom. Mit 212 Justrationen. Regensburg. Druck und Berlag von Fr. Pustet. 314 S. M. 6.— = K 7.20; gbb. M. 8.— = K 9.60.

Die Verlagsanstalt Bustet in Regensburg gab für die deutschen Katholiken zum Sojährigen Priesterzubiläum des Helsen Vaters ein Prachtwert nach Inhalt und Form und Ausstattung heraus. Dieses Werf ist mit Liebe geschrieben und will bei allen Gläubigen Liebe und Verekrung zum Heiligen Vater erzeugen; und gewiß, wer diese Schilberung des Lebens und Wirkens Pius X. liest, wird jene Gesische wenn er sie nicht schon längst hätte, in seiner Brust dalb empsinden. Tabei, glauben wir, hat der Verssisch zu halten verstanden und ist demnach der Gesahr, seinen Helden zu idealisieren und im Glorienlichein zu zeigen, glücklich entronnen. Bon besonderer Schönheit sind die Bilder. Tas gesamte Kardinalsollegium ist naturgetreu abgebildet. Interessant ist auch die Schilderung der firchenpolitischen Lage im allgemeinen und in den einzelnen Ländern der Welt. Tas Buch eignet sich auch als prächtiges Geschenk. Es zei bestens empsohlen. Linz.

25) Paicalis Baylon. Ein Heiligenbild aus Spaniens golbenem Jahrhundert. Bon P. Autbert Groeteken, Einsiedeln. 1909. Benziger. M. 2.30 = K 2.76.

Den armen, trot feiner Erhebung zur Ehre der Altäre (1618) fast ganglich unbekannten hirtenknaben hat Leo XIII. 1897 auf Beranlaffung bes Erzbischofes von Reapel Unt. Briganti zum Patron aller eucharistischen Bereine erflärt. Man staunte allgemein, daß der Seilige Bater einen jo einfachen Laienbruder ber ganzen tatholischen Welt als Muster und Vorbild vor Augen stellte; manche fanden sich auch enttäuscht. So kam es, daß der Heilige erst allmählich in weiteren Kreisen bekannt wurde. P. Porrentrug O. Cap. entwarf sein Lebensbild in französischer Sprache. (Erschien seitdem in deutscher Uebersetzung.) Runmehr hat P. Groeteten uns erfreut mit einer begeistert geschriebenen Biographie bes Beiligen. Er begnügt sich nicht damit, die bisher gedruckten Werke einzusehen; wo immer er konnte, hat er bas handschriftliche Material zugrunde gelegt. Go benutt er jum ersten Mal die Beiligsprechungsatten im Driginal. Bei unserer tritifch veransagren Zeit genligt es nicht mehr, erbauliche Züge aus dem Leben der Heiligen beweissos niederzuschreiben. Man will heute auch wissen, auf welche Quellen der Verfasser seine Darstellung gründet. 1'. Groeteken scheint uns den richtigen Weg eingeschlagen zu haben. Er schreibt zunächst fürs Bolt; aber auch ber Beschichtsforscher tommt auf seine Rosten. P. Groeteken hat nicht unbesehen alles aufgenommen, was man bisher über ben Beiligen ergahlte. Go glaubt er nicht an bessen zweckloses Rlopfen im Carge. An anderer Stelle weist er nach, bag P. Porrentrun teine Bucher "verfaßt" habe, er hat sich nur aus den Schriften anderer einen Auszug gemacht. Wohl hatten bereits verschiedene altere Biographen

diese Behauptung ausgestellt, aber man hatte das im Laufe der Jahre vergessen. Möge das schöne, reich illustrierte Werkchen, das sich besonders zu Geschonkzweden für die beilige Weihnachtszeit eignet, recht viel gelesen werden, damit die Verehrung des hochheiligften Sakramentes immer weitere Verbreitung finde. Wiedenbritik. D. henniges.

26) Das religiöse Leben in Hohenzollern unter dem Einflusse des Bessenbergianismus. (1800—1850.) Ein Beitrag zur Geschichte der religiösen Aufklärung in Sildbentschland.

Bon Dr. Abolf Röfch, Ordinariats-Affessor und Offizialsrat. Köln. 1908. 3. P. Bachem. 8°. 139 S. M. 2.— =K 2.40.

Es ist zwar ein relativ nur kleines Gebiet, das den Rahmen der vorsliegenden lokalgeschichtlichen Studie bildet. Denn die beiden ehemaligen Fürstenstinner Hohenzollern-Hechingen und Sigmaringen umfaßten kaum mehr als 20 Quadratmeilen. Gleichwohl bietet die Abhandlung nicht wenig des Interessanten

und Lehrreichen.

Was Bessenberg, der bekannte Generalvikar der Diözese Konstanz, in 27 Jahren seiner Amtskätigkeit zur "religiösen Aufklärung" des Klerus und Bolkes geleistet und was das solgende Viertesjahrhundert darunter noch gelitten, will uns der Berfasser in Kürze auf Grund von Duellenderichten zeigen. Der Klerus, religiöse Unterweisung, die össentliche und private Gottesverehrung, der Empfang der heiligen Sakramente, die sittlichen Zustände beim Volke, Umkehr zur Besserung, bilden die Abschnitte der vorliegenden Wonographie.

Manche der getroffenen Anordnungen des Konflanzer Generalvifars erinnern ganz an die Berordnungen Josef II. in publico-ecclesiasticis. Unter solchen Umifiänden sinden wir es begreistich, daß Bins VII. am 5. April 1817 die erfolgte Bahl Bessendergs zum Kapitelvifar von Konstanz annussierte und aß Kapitel aussorberte, einen würdigen Kapitelvifar zu erwählen: electionem Wessendergii in Vicarium capitularem prorsus non agnoscimus, nec tribunalia Nostra ecclesiastica agnoscent nec ullam litterarum quarumcumque ab ipso scriptarum rationem umquam habebuut. Quapropter pro illa, quam Deus Nobis commisti totius Ecclesiae cura, Vobis auctoritate apostolica edicimus, ut seposita Wessendergii electione, Vicarium capitularem eligatis, qui bonum apud catholicos nomen habeat quique ministerii, ad quod assumitur, partes rite accurateque obire possit.

Tropbem regierte Wessenberg noch zehn Jahre weiter, ja hatte noch den Mut, in seinem Abschiedsworte an den Klerus sich zu beklagen über die "Wiß-

fennung und schiefe Beurteilung", die ihm zuteil geworden.

Man wird dem Berfaffer wohl beipflichten muffen, wenn er am Ende seiner Studie behauptet: "Die Gegenwart hat gewiß in religiöser und sittlicher Beziehung ihre Gebrechen und Schattenseiten. Stellt man fie aber in Bergleich mit einer ein halbes Jahrhundert zurückliegenden Periode, dann ist für einen seelsorglichen Bessimus wahrhaft kein Plat mehr."

Mautern. P. Jof. Höller C. SS. R.

27) **Bas soll der Gebildete von dem Modernismus** wissen? Ein Bortrag von Professor Dr. Karl Braig, Freiburg i. Br. (Franksurter zeitgemäße Broschiiren, Bb. 28, Heft 1. S. 27.) Hamm. Breer und Thiemann. 50 Pfg. = 60 h.

Am 2. Juni 1908 hielt Prof. Braig vor einer Versammlung des Afabemischen Bouisatiusvereines der Freiburger Studentenschaft einen Bortrag über die Wodernismus-Engyktika vom 8. September 1907. Der Vortrag wurde später zur vorliegenden Broschüre erweitert. Prof. Braig bespricht zuerst die Hauptpunkte des Wodernismus und widmet sodann eine längere Abhandlung der Widerlegung des Hauptirrtums der Wodernisten.

- 28) **Rene große Exerzitien** für Ordensleute und andere, die nach Bolltommenheit streben. Bon P. Josef Pergmayr S. J. ausgewählt und geordnet von Sr. Mar. Gabriela ass. Sacramento. Verlag "Styria" in Graz und Wien. Geh. K 2.—. Gbd. K 3.—.
- 29) Keiliger Liebesbund. Ein vollständiges Gebet- und Belehrungsbuch für alle Berehrer der heiligsten Herzen Jesu und Mariä. Von P. Franz Weninger S. J. Herausgegeben von Franz Hattler. Innsbruck. Verlag Rauch. K 2.20.

30) Rirchliches Handlexiton. Ein Nachichlagebuch über das Geschantgebiet der Theologie und ihrer Hilfswissenschaften. Herausgegeben von Professor Michael Buchberger. München, Allgemeine Berlagssgeschichaft. Preis der Lieferung M. 1.— K 1.20.

Bon diesem Lieferungswerfe, welches auf zwei Bande zu je 22 Lieferungen berechnet ist, liegt das 32. Sest vor, vom Worte Martin bis Meyer. In der knappsten Form wird das reichste Material geboten.

31) In der Heimat des Erlösers. Frinnerungen an die Bürtstemberger Heiliglandfahrt von Bernhard Blessing, Pfarrer. Navensburg. Berlag von Friedrich Alber. IV u. 168 S. M. 1.60 = K 1.92.

Der Berfasser war ein Mitglied der großen Pilgerkarawane, die im Sommer 1904 der königliche Prosessor. Dr. Konrad Willer in Stuttgart aus Wiltermberg ins heilige Land sührte und in dessen Reiservogramm auch der sakuttenberg ins heilige Land sührte und in dessen Reiservogramm auch der sakutative Besuch von Galika aufgenommen war. Zwei Jahre darauf erschienen diese Erinnerungen. Sie enthalten nicht eine Beschreibung des Verlauses der Bolfspilgerung, auch nicht eine Beschreibung der heiligen Stätten, sondern geden vorzugsweise in Form von Resservichen die mannigsachen Eindrücke und Stimmungen wieder, die das auregende Bessammensein nit den Mitpilgern, die Borkommnisse der Reise, die Meeressahrt, der Orient und seine interessanten Einwohner, insbesondere der Besiuch der heiligen Stätten in Nazareth, in Ferusalem und bessen Immedium auf den begeisterten Versasser gemacht haben.

Auf ein furzes Vorwort folgt eine Einleitung, welche die freudig erwartende Silmmung vor der Abreise aus der Heimat und die Eindrücke der Eisenbahnschrt Einttgart-Junsbruck-Trieft beschreibt (S. 1–9). Die übrigen Ersinterungen tragen drei Hauptausschriften: 1. Lange Fahrt (S. 10–17).

2. Beschwerliche Fahrt (S. 18–35).

3. Sonnige Fahrt (S. 36–167) mit den Nebenausschriften: Nacht auf dem Weere.

Deimkehr auf dem Weere.

Gottesdienste. — Nazareth. — Karmel. — Jassa. — Bon Jassa nach Jerusalem. — Prozession in die heitige Stadt. — Im deutschen Hospiz. — Blick vom Delberg auf Jerusalem. — Kitt um Jerusalem. — Jerusalems Heitigetümer. — Klagemauer. — Omar-Wosche. — Ju den Heitigen des Delberges. — Auf Sion. — Eindrücke von Land und Leuten in der heitigen Stadt und im heitigen Lande. — Ordensseden im Orient. — Nach St. Johann. — Berblehem. — Vor der Abreise und der letzte Abend. — Weggang von Jerussalem. — Peimwärts.

Diese Einteilung mag ber Stimmung und Erinnerung ber Pilger ents sprechen, hat aber störende Wiederholungen gur notwendigen Folge.

Die Darstellung geschieht durchwegs in aphoristischer Form. Bieles ist ichars erschaut und trefflich in poetischer Sprache beschrieben, denn der Verfasser ist sichtlich in der einschlägigen Literanur Palästinas woht bewandert und hat ein offenes Auge und Ohr sür die Eindrücke des Orientes, manches ist dagegen etwas weit ausgesponnen. Allen, welche das heilige Land einst besucht, mag das Buch mannigsache Anregung bieten und mauche liebe Erinnerung wieder aufrischen.

Ju verbessern wären solgende Trucksehler: S 14: Golaß in Gossenlaß.

— S. 21: Wir in wie. — S. 24 ist das Wort Varin zu streichen. — S. 24: Lindal in Dscheda.

S. 26: Berg Präcipite in: Précipice oder Berg des Ubsturzes. — S. 21: Nicht im Jahre 1833, sondern 1837 murde Tiberias von einem großen Erdbeben heimgesucht. — S. 32: Auf dem traditionellen Berg der Seligfetten sindet sich seine Musine einer Kapelle. — S. 33: Lubie in Lubise.

S. 34: Alfa in Alfo. — S. 138: Ratisbonn in Ratisbonne.

S. 143: Statt dort sist . . . wäre zu ichreiben: Rechts von der Straße ist der Sitz des grieschieden. — S. 144 Betsala in Betdschala.

F.

32) Allgemeine Runftgeschichte, Bon Dr. B. A. Ruhn O. S. B. Berlag und Druck Bengiger in Ginfiedeln. 41. und 42. Lieferung. Neue

Substription à Lieferung M. 3.— = K 3.60.

Wie angefundigt wird, foll noch ein Schlufband folgen, dann ift dasgroßartige Werk vollendet. Das katholische Deutschland kann mit Stolz auf diese herrliche Arbeit bliden. Nach Inhalt und Form ist diese Kunstgeschichte gleich, ausgezeichnet.

33) Sämtliche Berte des Freiherrn Foseph von Gichen-Dorff. Berausgegeben von Wilhelm Rofch und August Sauer. 11. Band: Tagebücher. Mit mehreren Bortrats und Faffimilebeilagen. Regensburg. Habbel. 426 S. Geheftet M. 4.-=K 4.80.

Mit diesen "Tagebuchern", denen die "Briefe" folgen sollen, beginnt die langersehnte zwölfbandige Gesantsausgabe der Werke des echt katholischen Dichters Eichendorff. Die Ramen der rühmlichst bekannten Berausgeber verbürgen eine mustergültige Bearbeitung. Eine eingehende Besprechung liegt außerhalb der Bestimmung dieser Zeitschrift.

Dr. Johann Ila.

34) Auf gur Freude. Bon Fr. Xav. Rerer. VIII u. 185 C. Regens=

burg. 1908. Manz. M. 1.50 = K 1.80.

Borliegendes Werk ist die Vollendung der "Trilogie des Menschenwirkens", ein Büchlein, das jeder Lehrer und Erzieher in Händen haben sollte. Fdeale braucht die Jugend, Ideale braucht der Mann. Aber wo sucht man dieselben? Leider am häufigsten, wo sie nicht zu finden sind. Der geistreiche Autor aber zeigt mit viel Geschick, in körniger Sprache den richtigen Weg, nach dem eines jeden Herz hinzieht, den Weg der Freude. Neberraschend ist der Scharssinn des Autors in seinen Bemerkungen zu den Paulinischen Briefen. So ruse ich denn mit dem Autor: "Erhebe laut und starf deine Stimme, o Büchlein, daß du die Frohbotschaft bringst". Wit Recht wurde das Büchlein "eine gründliche Kur für Beffimiften" genannt.

Meran.

P. Virgil Waß O. Cap.

35) Goffines Sandpolille. Den bearbeitet gemäß den Auforderungen der Jettzeit; gesamte Glaubens=, Sitten= und Gnadenlehre; reich illustriert, fein gebunden. Berlag A. Baumann in Dillmen, Beftfalen. DR. 10 .-

Ueber den Inhalt der Handpostille bemerkt das Borwort, daß der hauptvorzug derselben in der steten Bezugnahme auf die modernen Berhältnisse liegen soll. Daß diese Gesichtspunkte schon in den allgemeinen Unterrichten maßgebend gewesen sind, beweist ein Blick auf jeden einzelnen. So wird in "Stellung der Frau in der Gesellschaft" die ganze Frauenfrage furz behandelt, "Nergernis und nächste Gelegenheit" berücksichtigt vor allem die Gefahren des Tanzes, Wirtshausbesuches, Theaters und der Befanntschaften, in "Neber die Obrigfeiten" find Cozialbemofratie und Bahlen nicht unerwähnt Recht auf personnig und Rückerstattung ungerechten Gutes" übergeht nicht: Recht auf personliches Eigentum, Unzufriedenheit, Schuldenbezahlen und ungerechten Lohn, "Dasein Gottes und sein Schödpfungswert" zieht Darwinismus, Hädel und Gottesbeweis mit in den Kreis der Belehrung. Die Artikel "Der heilige Glaube", "Das heilige Saframent der Ghe", "Die heilige Schrift und Tradition", "Jelus Christus, mahrer Bott", "Das unfehlbare Lehramt der katholischen Kirche" sind burchaus apologetisch gehalten.

Ueber die Ausstattung werben noch folgende Angaben gemacht: Die Flustrierung sollte hauptsächlich, dem Zwecke des Kirchensahres entsprechend, das ganze Leben des göttlichen Heilandes und die Geheimnisse der Erlösung vor Augen führen. Dieses konnte wohl nicht besser geschehen, als durch die Darstellung der fünfzehn Geheinmisse des heiligen Rosentranzes in fünfzehn ganzseitigen Wolldidern, gezeichnet von dem bekannten Maler M. Fuhrmann in Basing dei München. Ferner: 2. Drei mehrfarbige Bolldider (heilige Familie, vierzehn Nothelfer, heilige Messe). 3. Sieden halds oder ganzseitige Zeichnungen allegorischen Inhalts nach Führich. 4. Die vierzehn Stationen des heiligen Kreuzweges. 5. In dem Teyt des zweiten Teiles verstreut eine ganze Reihe von Heiligenbildern von Molitor.

Papier: fraftig, aber doch leicht, dem modernen Geschmack entsprechend. Schrift: auch für schwache Augen gut leserlich, in verschiedenen Schrift-

graben, um Abwechslung zu schaffen.

Ein Wort der Empfehlung hinzuzufügen ift überflüffig. Der Preis von K 12.— oder M. 10.— fann auch in Naten erlegt werden.

36) **Messianische Weissagungen des Alten Testamentes,** populär-wissenschich ausgelegt. Von Dr. Karl Leimbach, Brosessor, Regensburg. 1908. Berlagsanstalt vormals Manz. VIII u. 148 S. Brosch. M. 2.40 = K 2.88.

In vorliegender Brojchure hat der verdienstvolle Berr Verfaffer es unternommen, ben intereffanten Stoff ber meffianischen Beissagungen weiten Areifen in der Art zugänglich zu machen, daß Fernstehende angelocht und Nahestehende nicht abgestoßen werden. Rach einer furzen orientierenden Einleitung werden von S. 5-52 die meffianischen Beissagungen in den geschichtlichen Buchern beiprochen. Sieben Baragraphen befassen sich auf 32 Seiten mit fieben messianischen Pfalmen. Den Abichluß ber Abhandlung machen die meffianischen Beisjagungen in den prophetischen Schriften von S. 85-146. Die Besprechung der einzelnen Phasen der messianischen Prophezeiung ift durchwege forrett zu nennen und geeignet, im aufmertsamen Leser die Ibee vom Walten der göttlichen Borjehung zu beleben und zu stärken. Weil das Buch auch für Nicht-Theologen berechnet ift, darum find die hebraischen Worte, welche Zitiert werden, mit lateinischen Buchstaben tranffribiert; aber die Rudficht auf theologisch-gebildete Leber hatte es nahelegen sollen, eine richtige Transffription anzuwenden, wie 3. B. 3. 32 nicht silkhat druden zu lassen, sondern jiggehat. Der Theologe vermißt auch den Spiritus lenis und asper zur Transsfribierung des Alef und Ajin. Mit ber genauen hermeneutif läßt fich auch nicht recht vereinbaren, wie auf 3. 103 ber trautiche Bertehr ber milben Tiere unter ber Leitung eines Kindes aus-gelegt wird. Durch bieje Ausstellungen aber joll ber Wert ber Brojchitre nicht herabgedriidt fein, im Gegenteil wird dieses Buch Theologen und Nicht-Theologen nur empfohlen und wird bemielben ein großer, eifriger Leferfreis gewünscht, welcher an ihm wie am freundlichen Herde die eblen Regungen des Menichenherzens neu erwärmt und flärft.

St. Morian.

Dr. P. Amand Bolz.

37) Apotalhytifche Predigten. Bon Dr. Cölestin Bolfsgruber O. S. B., f. u. f. Hosprediger in Bien. Wien. 1908. Heinrich Rirsch.

I., Singerftr. 7. Brofch. K 3.— = K 3.60.

Die vorliegende Sammlung apokalpptischer Predigten enthält 16 Predigten, welche jene Sammlung von Bildern zum Leitsaden haben, die der große deutsche Meiser Allbrecht Dürer zur geheinnen Offenbarung des heiligen Johannes geliesert hat. Darum trägt das Titelbild die Zeile: Wit den Bildern zur Apokalppse von Albrecht Dürer. Zeder Predigt geht das entiprechende Bild voran, über welches die Predigt gehalten worden ist. Zede Predigt enthält eine genaue Besprechung des jeweiligen Vildes mit eutsprechender Verwertung dogmatischer Bahrheiten und moralischer Forberungen, viele aus den Predigten enthalten am Schlusse auch einen Passus auf das Habsburger Neich und sein ersauchtes Herrichergeschlecht, wie sich das Ichon daher erwarten läßt, weil der hochw. Herr Verfasser k. u. t. Hosprediger in der k. u. t. Hosburgkapelle in Wien ist.

Der Juhalt der einzelnen Predigten ist der Reihe nach: 1. Maria, der Sitz der Weisheit; 2. Das Marthrium der heitigen Liebe; 3. Die Weihe zum Propheten; 4. Lobpreis des dreienigen Gottes; 5. Die apotalpptischen Reiter; 6. Kuhe und Freude in Gott, seidvolles Ende alles Jrdischen; 7. Engelwehr und Schuhtreuz; 8. D du Lamm Gottes; 9. Die Gerichte der ersten vier Posamen; 10. Die Racheengel; 11. Das Buch der Kämpfe und des Sieges der Kirche; 12. Das große Zeichen am Himmel; 13. Wichaels Kampf mit dem Drachen; 14. Die Anbetung des siebenköpfigen Lästertieres; 15. Das babylonische Weib; 16. Run ist der Mensch gerettet und Satan angekettet. Zum Studium kann diese Sammlung "apotalyptische Predigten" den hochwürdigen Herren Predigern nur empfohlen werden.

St. Florian.

Dr. P. Amand Bold.

38) Die Dauer der öffentlichen Wirksamkeit Jesu. Eine patristischerzegetische Studie von Dr. Wilhelm Homanner. (Biblische Studien XIII. 3). Herder, Freiburg in Br. Wien. 1908. 8°. VII u. 123 S. M. 3.— = K 3.60.

Die Schrift enthält einen dritten, durch die Preisausschreibung der Münchner fatholisch-theologischen Fakultät für das Jahr 1904 1905 veranlagien Lösungsversuch der Frage über "Die Dauer der öffentlichen Wirksamkeit Jesu". Während von den anderen zweien die eine (Fendts) die Einjahr-, die andere preisgefronte (Bellingers), die Zweijahrtheorie verteidigten, tritt Homanner mit seiner Arbeit, welche er allerdings nicht als endgültige Bjung, sondern nur als Andahnung einer Berständigung und Sinigung besonders auf exegetischem Gebiete betrachtet wissen will (Borr. VI), für die Dauer von etwas mehr als drei Jahren ein Nach ihm ist Jesus 746 a. u. c. geboren worden, war bei seiner Taufe 782 oder 783 schon viel älter als 30 Jahre, sehrte etwas mehr als drei Jahre und starb am 3. April 786 a. u. c. = 33 aer. vulg. (S. 119, 120). - Die drei Jahre der Wirffamfeit gewinnt er aus den Evangelien mit Beiseitesetzung der Tradition. Nach einer eingehenden Prüfung der Traditionszeugen (S. 17—68) gefangt er nämlich zur Ueberzeugung, daß die Tradition zu einer sicheren Lösung dieser Frage überhaupt nicht imflande sei beizutragen; benn eine apostolische Tradition hierliber gebe es nicht. Selbst die Einjahrtheorie, obgleich sie die altesten und am fichersten verburgten Angaben aufzuweisen hat, sei nicht apostolischen, sondern gnoftischen Ursprungs und habe sich nur infolge ihrer Begründung durch die Eregese von If. 4, 19 beg. If. 61, 2 und mangels einer positiven diesbezüglichen Tradition Eingang in die firchlichen Areise zu verschaffen gewußt. Bergleiche S 53, 68). — Ein einigermaßen befriedigendes Refultat ergebe nur die Eregeje ber Evangelien. Aus diefer findet er vier Ofterfeste mahrend der öffentlichen Lehrtätigfeit des Herrn heraus: Drei im Johannes-Evangelium (2, 13; 6, 4; 11, 55) ausdrücklich erwähnte, und eins aus Mt. 2, 23 ff. vgl. Lf. 6, 1 ff zu erschließendes, das zwischen Joh. 4, 35 u. 5, 1 einzuschalten sei Mit vollem Rechte tritt Homanner für die Echtheit des handschriftlich so überaus gut bezeugten το πάσχα Joh. 6, 4 ein. Ob das Fest Joh. 5, 1 "am besten" als Pfingstfest, und zwar als zweites nach Joh. 2, 23 zu sassen sie, steht allerdings nicht sicher sest, und hierin liegt wohl auch der Grund, warum die Dreijahrtheorie nicht als zweisellos erwiesen betrachtet werden fann.

In der chronologischen Einreihung des gewonnenen Resultates (S. 101—118), besonders auch in der Erhöhung des Alters Christi auf 40 Jahre vermögen wir ihm vorderhand nicht zu folgen. Ganz verunglückt scheint uns die Erklärung

und Uebersetzung von Et 3, 23.

Die Arbeit verdient vollste Achtung von Seiten der Fachgenoffen. In formeller, sprachlicher und stilistischer Hinschen wir sie, abgesehen von wenigen, unnötigen Fremdwörtern (z. B. S. 116 das unschöne: subserviert, S. 119 Fazit neben Resultat beinahe als mustergültig bezeichnen.

39) The Catholic Encyclopedia, An international work of reference on the constitution, doctrine, discipline and history of the Catholic church. Edited by Charles G. Herbermann, Ph. D. LL. D., Edward A. Pace, Ph. D. D. D., Condé B. Pallen, Ph. D. LL. D., Thomas J. Shahan, D. D., John J. Wynne S. J. New-York, Robert Appleton Company (1907 ff.).

Nordamerifa hat uns mit einem katholischen, in jeder Beziehung groß-artig angelegten Werk, einer "Natholischen Enzyklopädie" überrascht. Diese Enzyklopädie joll uns über die Berfassung, Lehre, Disziptin und Geschichte der fatholischen Kirche, sowie auch über die gesaute religiöse Kultur der Gegenwart und Bergangenheit in Wort und Bild belehren.

Bis jett liegen vier stattliche Quartbande vor; das Werf ift im gangen auf 15 Bande in einer Starte von je girfa 800 Seiten berechnet und foll bei 2000 Rarten und Abbildungen enthalten. Das monumentale Wert ift in engliicher Sprache geschrieben und zunächst auch für das große englische Sprachgebiet bestimmt; in ihm werden daher auch vorwiegend englische, beziehungs-weise anglo-amerikanische Verhältnisse berücksichtigt. Für das große Unternehmen find vorzügliche Kräfte meift aus England und Amerita, einige auch aus Deutschland, Italien, Frankreich und Spanien gewonnen worden und es schreitet bei

vereinten Kräften die Arbeit ruftig fort

Berücksichtigt die Engoftopadie, wie bemerft, mehr englische Verhaltniffe, jo werden doch auch die anderer Länder nicht vernachlässigt, wenn auch in letterer Beziehung manches vielleicht noch eingehender und genauer behandelt werden könnte. Einige Titel zeigen eine besonders ausgezeichnete Bearbeitung und bringen Einz lheiten, die faum in anderen Werfen ahnlichen Inhilts eine furze Besprechung erfahren ober wohl gar nicht erwähnt werden. Das Erscheinen biefer portrefflichen Engyklopadie wurde daher auch ichen gleich anfangs mit großer Freude begrüßt und es haben fich für die ersteren Bande schon bei 12000 Abnehmer, besonders Universitäten und Bibliothefen, unterzeichnet. Dieses litera-rische Unternehmen wurde auch von akatholischer Seite feiner Reichhaltigkeit, Biffenschaftlichkeit und Unparteilichkeit wegen gebührend anerkannt und das Werk als ein epochemachendes bezeichnet; in Deutschland sieht man es als eine "Großtat des amerikanischen Katholizismus" an und als ein Zeichen von Mut und unbestreitbarer Leistungsfähigkeit. Für den Katholiken ist es ein apologe-tisches Rachschlagewerk ersten Kanges und von bleibendem Wert.

Es hat deshalb auch die Berderiche Verlagshandlung in Freiburg den Alleinbetrieb bes Werfes für Deutschland und Desterreich übernommen. Ein jeder Band erscheint in drei verschiedenen Ausgaben zu M. 65, M. 35 und M. 27. Der Preis ist bei der prachtvollen Ausstattung, dem schönen Druck und ber Beigabe von vielen jum Teil folorierten Bilbern ein außerft billiger gu

Ling. R. H.

40) Das unterirdische Rom. Erinnerungsblätter eines Ratakombenfreundes. Von Dr. Georg Schmid, ehemaligem Raplan an den deutschen Nationalfirchen in Rom. Mit 37 Planen und 72 Illustrationen. Brigen. 1908. Berlag der Pregvereins-Buchhandlung. Gr. 80. XIV u. 357 S. K 6 .-.

Es sehlt der deutschen Literatur zwar nicht an trefflichen Werken über Statakombenforichung, gleichwohl dürfte die vorliegende Arbeit doch nicht als überfliffig betrachtet werden. Sie ist sozufagen in den Katakomben geschrieben. Der Berfasser hatte mahrend seines langjährigen Ausenthaltes in der ewigen Stadt das Glück und die hohe Ehre, unter der Leitung der ersten Archäologen unserer Zeit – es seien nur genannt de Rossi, Wilvert, Waruchi, Armellini, Stevenson, de Waal — sich an den Katakombensorschungen zu beteiligen. Die einschlägige Literatur ist im reichlichsten Maße verwertet. Im ersten Teile bietet Dr. Schmib allgemeines siber die Katasomben, namentlich auch eine kurze Uebersicht über deren Geschichte. Der zweite Teil beschäftigt sich aussischrlich mit der Beschreibung der einzelnen Katasomben. Es kommen zur Sprache die Cometerien an der Via Cornelia, Flaminia, Salaria vetus, Salaria nova, Nomentana, Tidurtina, Ladicana, Praenestina, Latina, Appia, Arceatina, Ostiensis, Portuensis und Aurelia. Zulezt solgt eine kurze Besprechung der jüdischen Katasomben in der Umgedung von Rom.

Die beigegebenen Plane und Juftrationen sind eine wahre Zierde des Werkes. Die Arbeit dürste namentlich für solche von besonderem Interesse sein, die feine Gelegenheit haben, Rom und seine altehrwürdigen Cometerien zu besuchen. Die schöne Widmung des Werkes an de Rossi, seinen unvergestichen

Freund und Lehrer, moge hier eine Stelle finden.

"Bohl Jahre find's — es kam der Sohn der Berge von Tirol Aus Bissensbrang dahin, wo Menschengeistes älteste Kulturen Im heit'gen Rom zurückgelassen ihre tiefsten, wahrsten Spuren; Klopft zagend an dein hochberühmtes Haus am Kapitol

Und Lehrer warst du ihm, du Mann von wahrer Römertugend, Gleich groß an Bissen wie an hohen Geistesgaben, Und reich an Glitern, die den Menschengeist erquicken, laben, Ein Freund dem deutschen Wandrer und wissensfreudiger Jugend.

Und als ich schied -- da hast du mich mit wahrem Schmerz entlassen. Ich bank's dir noch — ich werde stees dir liebende Berehrung schenken. Wög' Gottes Reich nun deinen eblen Denkergeist umfassen!

Ergrunder du des unterird'ichen Rom — wohin wir unfre Schritte leufen, Durch beil'ge Grufte, die dein Geift erschlossen, uns zuruckgelaffen, Es giemt fich, daß wir stets mit Ehrfurcht bein gedenken."

Mautern.

P. 3of. Höller C. SS. R.

### Berichtigung.

In der sehr anerkennend gehaltenen Besprechung des zweiten Bandes meines "Lehrbuchs der Dogmatik" durch † P. Gottfried Noggler O. Cap. (Heft 1, S. 137 f.) werden insolge Migverständnisses oder unrichtiger Wiedersgabe meiner Worte mehrere Punkte beanständet. Es sei mir gestattet,

wenigstens auf folgenden hinzuweisen.

Der Rezenfent läßt mich sagen: "Nach verschiebenen Auffassungen ist eine jenseitige religiöse Entwicklung möglich", und macht mich so in ziemlich unverblümter Beise zum Anhänger einer sehr bedenklichen Lehre, die aber im Gegenteil von mir ansdrücklich zurückgewiesen und widerlegt wird. Der Rezensent konnte zu seiner Schlußfolgerung nur sommen durch eine unrichtige Biedergabe der fraglichen Worte. Diese lauten nämlich in Wirklichkeit ganz anders. Ich sage nämlich, die hier einschlagende origenistische Lehre sei von der Kirche verurteilt worden, aber daburch sei die Lehre von der Richtbekehrbarkeit im Jenseits nicht geradezu definiert, "weil noch verschiedene Auffassungen von einer jensseitigen religiössssittlichen Entwicklung möglich sind". (S. 409). In der Tat von einer irrigen Lehre sind immerhin noch verschiedene Auffassungen möglich. Dies und nichts anderes habe ich gesagt. Eine irrige Lehre (und eine solche ist jene von einer religiössssittlichen Entwicklung im Ienseits), bleibt aber irrig auch nach verschiedenen Auffassungen, die von

ihr möglich find. Trotsbem hat mich ber Rezensent infolge einer entstellten Biedergabe meiner Borte, wobei das Subjekt des Sates auf einmal ein anderes wird und "noch" in "nach" und "find" in "ift" fich verwandelt, das Gegenteil fagen laffen. Ich bemerke noch, daß mein Lehrbuch die bischöfliche Approbation an der Spitze trägt.1)

Dillingen. 31. Jänner 1909.

Brof. Dr. Specht.

## B) Neue Auflagen.

1) Theorie der geistlichen Beredsamteit. Atademische Borlefungen von Jofef Jungmann S. J., weil. ord. Professor der Theologie a. d. Universität Innsbruck. Den herausgegeben von Mich. Gatterer S. J., Dottor der Theologie und ord. Brofessor derfelben an der Universität Innsbrud. Bierte Auflage. Freiburg i. B. 1908. Berber. Beh. M. 10 .-= K 12. gbb.  $\mathfrak{M}. 12.60 = K 15.12$ 

Das eigenartige, aus den Tiefen der Spekulation herausgewachsene Werk Jungmanns hat in P. Gatterer einen eigenartigen Herausgeber gefunden Bei Neuauftagen heißt es in der Regel: Bermehrte Auftage. Wan meint, zu dem Wichtigen noch Wichtigeres hinzutun zu muffen und geht dabei von der leberzeugung aus, daß Quantitat und Qualitat bes Bucherwertes in geradem Ber-

hältniffe zu einander fteben.

Batterer ist bei Jungmanns vierter Auflage der Theorie der geistlichen Beredfamteit von der entgegengesetten Unschauung ausgegangen. "Es ftanden nämlich der Verbreitung des Buches in weiteren Kreisen, welche dasselbe wegen seiner hohen wissenschaftlichen und praftischen Borzüge gewiß verdient hätte, meines Erachtens zwei hindernisse im Wege: der große Umsang des Wertes und die Schwierigkeit, in den mitunter etwas breiten Ausführungen die seitenden Gedanken im Auge zu behalten, also ein gewisser Mangel an Ueberfichtlichkeit." So schreibt er im Vorwort. Man fann ihm nur voll beipflichten. Die Scheu vor umfangreichen Werken ist bei der heutigen Arbeitskiberlastung der Areise, für die das Werk bestimmt ist, allzu begreislich.

Diese Mängel mußten behoben werden. Wie P. Gatterer die schwierige Aufgabe löft, jagt er wieder im Vorwort. "Darum suchte ich einerseits den Umfang durch Ausscheidung der Katechetif, Etreichung mancher Beispiele und durch Berwendung von Kleindruck so zu verringern, daß das früher zweibändige Werk nun in einem Bande vorliegt." Daß der Herausgeber "anderseits auchbestrebt war, die Ausführungen durch verschiedene Mittel übersichtlicher zu gestalten und dadurch das Studium des Werkes zu erleichtern, wird der Lefer beim Durchblättern dieser Auflage fofort gewahren. Die lebersichtlichkeit, die ein wirklich wohltuender Borzug der Auslage ift, springt bei einem auch nur flüchtigen Bergleich mit den früheren Auflagen in die Augen. Bei einem Wert von folchem Auf den Indet Wissenschaftlichkeit ist Uebersichtlichseit eine unentbehrliche Eigenschaft. Zumal in unserer Zeit der kunstaufchaulichen Darstellung sind solche Mittel für ein größeres Werk fast Lebensfrage.

Auf den Inhalt des Werkes, das auch in dieser neuen Gestalt "mit allen

Borgugen und in feiner gangen Eigenheit vorliegt", naher einzugehen, halt Rezensent aus dem Grunde für unberechtigt, weil die Besprechungen der früheren Auflagen den bleibenden Wert des Werfes öfters und einmütig testgesiellt haben. Die Ausscheidung der Katechetik, die der Herausgeber des vorliegenden Bandes

<sup>1)</sup> Wir find der Ansicht, daß an dem allerdings nicht gang zutreffenden Urteil des verstorbenen P. Gottfried Roggler die etwas unklare Ausbrucksweise bes Autors auch ein wenig schuld ist. Das "Brevis esse laboro, obscurus fio-Die Red. dürfte hier wieder einmal gutreffen.

separat in anderer Form erscheinen lassen will, ist vom rein homiletischen Standpuntt mit besonderer Genugtuung zu begrüßen. Im vorliegenden Falle ift fie augenscheinlich aus rein technisch-praftischen Grunden geschehen. Wir wissen auch nicht, ob P. Gatterer prinzipiell für die Trennung beider Disziplinen eintritt Aber gewiß wird er mit Jungmann eine größere Berudfichtigung ber Homiletif im Betriebe der Theologie wilnschen. Sie ist noch vielsach das Aschenbrobel der theologischen Disziplinen, das sich bescheiden muß, auf wenigen Seiten der Baftoral neben der Katecheje ein fummerliches Dasein zu führen.

Msgr. &. Stingeder, Domprediger i. B.

2) Anleitung zur Berwaltung des Bugjakramentes. Bon Dr. Anton Tappehorn, † Ehrendomherr, Landdechant und Pfarrer in Breden. Fünfte Auflage, neu bearbeitet von Rich. Seinrichs, Pfarrer in Materborn und Everh. Illigens, Domfapitular und Regens des bischöft. Priefterseminars in Münfter. Mit Approbation bes hochwürdigften bifchoft, Generalvikariats zu Münfter. Dulmen i. 28. 1908. Laumann. 8". 472 S. Brojch, M. 4 — = K 4.80, gbb. M. 5.— = K 6.—.

Die wichtigste und verantwortungsvollste Tätigkeit des Seelsorgers ist unstreitig die Verwaltung des Bußgakramentes; sie ist aber auch, wenn gut besorgt, die tröstlichste und segensreichste. Um so notwendiger ist es für den Priesterkandidaten und den Neuling in der Seelsorge, sich um eine gediegene Anleitung dur guten Verwaltung senes Amtes umzusehen, ja selbst für den ersahrenen Seelsorger, hie und da die durch Ersahrungen sich angeeignete Praxis wieder mit den Grundfagen der Theologie an der Sand eines bewährten Buches zu vergleichen. Um fo höher ist daher auch das Berdienst der Berke zu ftellen, welche als zuverlässige Ratgeber in diesem Punkte gelten konnen. Bohl existieren mehrere berartige, bird Alfer exprobte und boch noch nicht veraltete Ratgeber; allein es ftellt fich bennoch von Zeit zu Zeit bas Beburfnis ein, auch auf neuere Zeitverhältniffe Rudficht zu nehmen und auch Diefen das paftorelle Berfahren anzupaffen. Das war in recht anerkennenswerter Weise por mehreren Dezennien von dem jest verewigten Berfaffer des oben genannten Werkes geschehen. Reiche Erfahrung, große Belesenheit, praktisches Urteil und brennender Geeleneifer fpiegelte fich ab in dem Werke, mit welchem er die Literatur ber Paftoral bereichert hat. Doch bedurfte auch tas genannte Werk erneuter Durchficht.

Die neuen Berausgeber haben baber eine hochst dankenswerte Aufgabe übernommen, indem fie fich zur Reubearbeitung entichloffen haben, aber gang im Beifte des ersten Verfassers und in seinen Fußstapfen geblieben find. Besonders darf der II. Teil hervorgehoben werden, in welchem die verschiedenen Gattungen der Beichttinder nach einer ganzen Reihe von Klassistationen zur Sprache kommen. Beippielsweise zeigen die Bemerkungen über die Behandlung ber Rinder, der Urmen, der Rranten und mit forperlichen Gebrechen Behafteten, der Gefangenen u. f. w. jowohl die kluge Erfahrung, nach welcher alles bemeffen

ift, als auch ben ocht priesterlichen Geist, der es durchwest. Im Interesse des Wertes seinen ein paar Punkte notiert, die noch einer Berbesserung oder Erläuterung bedürsten: Aus S. 47 und 399 f. wird man eine Pflicht für die Stummen herauslesen, behufs der Beicht die Sünden zu fchreiben; ratsam mag dies sein, eine Pflicht ist kann nachweisbar. Nach S. 90 würde eine auf sichere Boraussetzung hin unterstellte Jurisdiktion zur Giltigfeit der saframentalen Lossprechung genügen; die römischen Detrete lassen es jedoch start bezweiseln, ob die Notwendigfeit die Besugnis in handen zu haben bloß die Erlaubtheit oder nicht vielmehr auch die Gültigseit betrifft. S. 3 wird wohl aus Versehen das alte Recht als noch bestehend erwähnt, nach welchem von der papitlich refervierten Ertommunitation im Behinderungsfalle allgemein der Bischof absolvieren konnte. S. 222 wird behauptet, daß die Erstaubnis des Beichtkindes selbst das Beichtliegel bezüglich des Komplex nicht löse. Das fann nur richtig fein, wenn das Beichtlind die Erlaubnis mit jener Beichränkung erteilt hat. Denn das Beichtfiegel bindet nur zugunsten des Beichtfindes und abhängig von ihm; jedoch kann unabhängig davon die Pflicht des natürlichen Geheinmisses odwalten. S. 413 f. wird nach der Erteilung der heiligen Deling in der vom heiligen Offizium gebilligten kurzen Form die bedingte Wiederbolung in der längeren Form der Saldung aller einzelmen Sinne gesordert. Da die kurze Form jett unzweiselhaft gültig ist, dürsten die früher propadeln Ansichten üb r Gültigkeit und Ungültigkeit in Wegfall gekommen sein und sür die bedingte Wiederholung kein Grund mehr vorliegen. Anderes weniger Wichtiges möge übergangen werden.

Valkenburg (Holland).

Aug. Lehmkuhl S. J.

3) Staatslegiton. Dritte, neu bearbeitete Anflage. Unter Mitwirkung von Fachmännern herausgegeben im Auftrag der Görres-Gesellschaft zur Bflege der Wissenschaft im katholischen Deutschland von Dr. Julius Bachem in Köln. Erster Band: Abandon bis Elsaß-Lothringen. Lex. 8°. X S. n. 1584 Sp.). Freiburg 1908. Herbersche Berlagshandlung. M. 15.— = K 18.—, gbd. in Halbfranz M. 18.— = K 2160.

Kaum ist Herders vorzügliches Konversationslegiston vollendet und der Benütung des Bublikums übergeben, liesert die rührige Verlagshandlung auch ichon den ersten Band des Staatslegistons in dritter Auflage. Wie bekaunt, liegt die erste und vornehmste Aufgabe des Staatslegistons in der Stellungnahme zu den Fragen der Weltanschauung. "Das Hauptgewicht wird auf die Erörterung der sundamentalen Begrisse von Religion und Woral, Necht und Geset, natürlichem und positivem Recht, von Staat und Kirche, Familie und Eigentum zu legen sein", heißt es im Vorwort zur ersten Auflage. Diesem Programm ist auch die dritte Auflage treu geblieben. Aber auch der Behandlung volkswirtschaftlicher und sozialpolitischer Fragen wendet das Staatslegison eine besondere Ausmerksamkeit zu.

Ueberall zeigt sich das Bestreben der Redaktion und der einzelnen Autoren, ein volksommen auf der Höhe der Zeit stehendes wissenschaftliches Werf zu bieten. Die neue deutsche Börsengesegebung, der Arbeitskammergesegenmurf, die Novelle zum Unterstüßungswohnsit (deim Artifel Armenpssege) sinden in gleicher Weise ihre kritische Darsellung wie die Probleme der Rickwanderung. Die Einssührung des Verhältniswahlrechtes dei den dayerischen Kommunalwahlen, die Einssührung der Elektrizität im badischen Eisendahnverkehr, die Verstaatlichung der öster-

reichischen Nordbahn find schon gewiffenhaft vermerkt.

Reu aufgenommen wurden u. a. die Artikel Altruismus (Ettlinger), Anarchismus (Sacher), Arbeiterausschüfffe (Koch), Arbeiterausschüfffe (Koch), Aufreitsnachweis (Wagner), Ausstellungen (Huch), Autorität (v. Hertling), Bibliotheken (Kothe), Bodenerform (Sacher), Dienstvertrag (Eggler). Daneben sind zahlreiche Artikel der zweiten Auflage durch vollständig neue, zum Teil aus der Feder anderer Autoren, ersest worden; es seien nur genannt Sid (A. Knecht), She und Sherecht (Speper), Bekenntnisfreiheit (Pohle), Beichtgeheimnis (Triebs), Baulast, kirchliche (Spers), Auswanderung (Sacher). Die aus der zweiten Kuflage übernommenen Aufläge haben gleichjalls eine mehr oder weniger vollständige Umgestaltung durchgemacht, sei es durch Berückschäugung der neueren Zeiteregutse, der derückten rechtschen, wirtschaftlichen oder statistischen Grundlagen, sei es durch Aussichaftung unwesentlicher Aussichtungen und eine schaftere Begrenzung des Gegenstandes, sei es durch eine Erweiterung der Darstellung, zum Teil um das Doppelte des Kaumes der zweiten Auflage. Diese Revision ist teils von den Untoren der früheren Aufläge, teils von anderen Herren vorgenommen worden. Aus der großen Keihe der Auslich, die nur zum geringen Teil Aussichtungen der zweiten Auslage verwerten, weist aber eine Reubearbeitung darstellen, seien nur die großen Unselben, Bewölterung (Ehrler), Börse (Kasbender), Banken (Sacher), Bergwesen blittigkeit (Baumgartner), Eisenbahnen (Am Zehnhoff) genannt.

Dem Verleger sind somit recht viele Abnehmer zu wünschen. Das Werkist nicht bloß eine Zierde der Bibliothek, ondern eine Jundgrube nützlichen, wenn nicht notwendigen Wissens.

Sing. Dr. M. Siptmair.
4) Venerabilis Servi Dei Francisci Josephi Rudigier,

Episcopi Linciensis, Exercitia Spiritualia, edita a Francisco Maria Doppelbauer, Episcopo Linciensi. Editi o quarta anno 1908. Lincii, apud administrationem editionis,

Via Rudigier, n. 10. 8°. VIII et 252 pag. K 2.40.

Wenn schon in der Borrede zur ersten Auflage mit Recht behauptet werden konnte, daß der Name des Verfassers genug zur Empfehlung diene, so gilt dies jest noch um so mehr, da die Kirche ihm schon den Namen Venerabilis zuerkannt hat. Auch die rasche Folge der drei ersten Auflagen (1. November 1886, 24. Februar 1887, 12. Oftober 1887) bestätiget die große Brauchbarkeit dieser Priesteregerzitien, und zwar sowohl für Borträge, als auch wohl noch mehr für Privatbetrachtungen. Was den Inhalt betrifft, geben fie die ewigen Wahrheiten mit großer Klarheit und Salbung, meistens mit Worten der heiligen Schrift selbst, ohne andere rhetorische Zutat, als die Wärme des apostolischen Eifers. Die Form ist dieselbe geblieben wie im ursprüngtichen Texte. Die Exerzitien entstanden nämlich aus den Vorträgen, welche der ehrwürdige Verfasser als Spiritual-Direttor des Frintaneums in Wien in der Karwoche des Jahres 1846 gehalten hat. Dazu sind schon in der ersten Auflage zwei Exporten angefügt worden, welche derselbe zu Beginn des Studienjahres an seine priesterlichen Auhörer De studio sanctitatis gehalten hat; in der dritten und somit auch in der vierten Auflage sind benselben noch je zwei Borträge beigegeben: de sacrificio missae und ad cultum B. V. Mariae. Fir ein Triduum exercitiorum sind somit je zwei Betrachtungen berechnet und zwar für den 1. Tag: Introductio und de nostra destinatione, für den 2. Tag: de peccato und de morte et judicio, für den 3. Tag: de inferno und de coelo, aber es lassen sid (als Considerationes) der Reihe nach je zwei der genannten Exhorten eingliedern, so daß jeder Tag mit vier Uebungen bedacht werden kann. Gewiß wird auch biefe vierte Auflage, deren Herausgabe der hochwürdigste Nachfolger im Amte bes von ihm innigst verehrten großen Bischofs noch furz vor seinem Tode (2. Dezember 1908) veranlaßt hat, ber reiche Segen Gottes begleiten, damit die in diesen Ererzitien niedergelegten Grundfage im Denken und handeln bes von beiden geleiteten Klerus immer lebendig fortwirken zu Gottes Ehre und der Geelen Beil.

Ling-Freinberg.

P. Georg Rolb S. J.

5) **Las geistliche Leben.** Blumenlese aus den deutschen Mystikern und Gottesfreunden des 14. Jahrhunderts. Von P. Heinrich Seufe Denifse O. Pr. Sechste Auflage, bearbeitet von P. Reginald M. Schultes O. Pr. Graz. 1908. Moser. (XV, 656 S.). Brosch. K 3.60, gbb. K 4.80.

Im Jahre 1873 veröffentlichte der berühmte Dominikaner zum erstenmal diese Blumenlese. Ungefähr 2500 Stellen aus den deutschen Mystikern des 14. Jahrhunderts hatte der seisige Ordensmann zusammengestellt unter Zugrundelegung der bekannten drei Wege, sie zu einem Ganzen vereinigt und auf 107 Kapiteln verteilt. Die beiden zumeist benützten Udsstifter sind Tauler und heinrich Seuse.

P. Denifle konnte noch persönlich die vierte Auflage besorgen. Im Jahre 1904 übertrug der vielbeschäftigte Gelehrte die Revision der fünften Auflage seinem Ordensbruder P. Reginald, der auch die vorliegende sechste Auflage besorgte.

Wie das herrliche Büchlein seinem Versaffer selbst, dem unermüblichen Mämpen für die Sache Gottes, Trost und Freude in bitteren Stunden bereitete,

jo dürfte auch sonst manch anderes Menschenkind aus dieser Lekture abnlichen

Nuten gezogen haben und noch immer ziehen.

Man fpricht in unseren Tagen so gern von Reform. Nun ja! P. Denifle, ber gewiegte Renner des Mittelalters und ber Reugeit meint im Borworte gur ersten Auflage: "Innere Sammlung und Entsagung sind die zwei Hauptmittel zu einer Reform unseres Jahrhunderts und ihnen begegnen wir beinahe auf jeder Seite der deutschen Mustifer des 14. Jahrhunderts und darum find fie. wenn je, fo in unferem Jahrhundert zeitgemäß."

Mautern. P. 3of. Söller C. Ss. R.

6) Das Leben Maria, der jungfräulichen Mutter Gottes. Bon 3. B. Gilbert. Dritte Auflage mit einem Stahlstiche und einer Beigabe: Tagzeiten von der unbeflecten Empfängnis. Regensburg. Berlags= anftalt Manz. 4°. 316 S. Früher M. 5.40 = K 6.48, jetzt M. 1.80 = K 2.16.

Dieje Zeilen follen dazu dienen, genanntes Bert ber Bergeffenheit gu entreißen. In flarer, einfacher Beise wird das Leben der jungfräulichen Mutter

Gottes geschildert.

Im ersten Buche wird Maria uns vor Augen geführt in der ewigen Idee Gottes 20.; das Beib mit der Sonne betleidet. Beissagungen. Die Empfängnis Mariens, ihre Geburt und Opferung im Tempel. 2. Buch: Maria im Tempel; ihr inneres Leben; Gelnibbe ber Jung-

fraulichkeit; Tod ihrer Eltern; Bermählung mit Jofef.

3. Buch: Bon ber Berkundigung bis gur Reise nach Bethlehem.

4. Buch: Geburt und Darstellung Jesu im Tempel. 5. Buch: Flucht nach Aegypten. Rudtehr. Stilleben zu Nazareth. Tob bes heiligen Josef.

6. Buch: Maria mahrend des öffentlichen Lebens Jesu bis zu Beginn

feines Leibens.

7. Buch: Maria während des Leibens und der Berherrlichung ihres göttlichen Sohnes; ihr glorreicher Tod und ihre Aufnahme in den himmel. 8. Buch: Geschichtliche Darftellung der Marienverehrung. Tagzeiten von

ber unbeflecten Empfängnis. S. 273-296. Gedachtnis der Feste der seligften

Aunafrau. S. 299-313.

Manche Partien sind etwas kurz und troden ausgefallen. Josef hat seine Braut bis Jerusalem begleitet und ist dann zurückgekehrt. S. 105. Dieser Unsicht ftimmen wir nicht bei. Bir find vielmehr ber Ueberzeugung, daß Josef feine garte jungfräuliche Braut bis zu Elisabeth begleitete. Sier ift jedoch nicht der Plat, dies weiter auszuführen.

Im übrigen ift das genannte Wert fehr zu empfehlen. Der Breis ift

jehr gering.

Reumarkt, Gudtirol. P. Camill Broll O. Cap.

7) Sandbuch für den Unterricht in der Liturgit ober Darftellung des fatholischen Rirchenjahres in feinen heiligen Zeiten und Feften, Bebräuchen und Zeremonien, Erklärung famtlicher Evangelien und ausführlicher Unterricht über die heiligen Sandlungen, insbefondere die heilige Meffe und die heiligen Orte.

Bum Gebrauche für Boltsichulen und Lehrerbildungsanftalten bearbeitet von Joj. Schiffels, Rektor. Dritte, vielfach verbefferte Auflage. Mit in den Text gedruckten Figuren. Baderborn 1908. Ferd. Schöningh. Gr. 8º. X und 469 S. M. 5.60 = K 6.72.

Der Verfasser mag wohl selbst bas Frresubrende und Ungenügende bes Obertitels gefühlt haben, da er denselben durch den langen Untertitel so weitstülig erklären zu mussen glaubte. In ber Tat handelt es sich nicht um ein

Handbuch der Liturgif im gewöhnlichen Sinne. Der weitaus größte Teil, bis 3 340, behandelt das Kirchenjahr; dasselbe wird aber nicht nur vom liturgischen Standbunkte aus besprochen; vielmehr ist ein großer Teil der homiletischen Gritärung den Peritopen gewidnet; auch die Lebensgeschichten der Keitigen wurden kurz stizzer. Die Beziehungen, welche der Versasser zwischen der strechten der sprichen der strechten geritopen zu sinden neint, sind wohl östers zu weit bergehott und den jeweiligen Peritopen zu sinden neint, sind wohl östers zu weit bergehott und ent prechen nicht immer der Wirklichteit. Troß der "Erweisterung und Vertiefung des Werfes nach der wissenschaftlichen Seite hin" (Vorr.) wäre in einer eventuellen vierten Auflage gerade von diesem Standpunkte aus noch manches zu verd siern. Ohne hier auf Einzelheiten einzugehen, ioll nur auf eine grundlegende Forderung aufmerksan genacht werden, deren Erstüllung sich von selbst in allen Einzelheiten bemerkbar machen würde. Soll nämlich das Buch wirklich den liturgischen Unterrichtsstoff in seinem ganzen Umfange vieten, so daß der Lehrer nicht darauf angewiesen ist, bei seiner Präparation mehrere Sichsblicher zu benußen (Vorr.), soll es dabei ferner ein sit die angehenden Behauptungen und namentlich die historischen Kotizen wenigstens mit einigen Wechauptungen und namentlich die historischen Kotizen wenigstens mit einigen Duellenangaben belegt werden. Dann würde z. B die Bemerkung S. 391 über die liturgische Gewandung im Alten und Reuen Bund sich von selbst als unbaltdverweisen.

Die praktische Verwendbarkeit des Buches richtet sich nach den Bedürfnissen der verschiedenen Stulen. Wo man in der vom Verfasser besprochenen Weise Verikopenstunden zu halten hat, da ist das Handbuch ganz an seinem Plage Allgemeine Beachtung verdient die Vemerkung S. 24, daß mit den Schulsgebeten regelmäßig, z. V. je nach den Bochentagen abgewechselt werden soll. Auch die Kirche bringt täglich Wechsel in ihre offiziellen Gebete; wie soll denn ein Schulstud an ewig gleichen Schulgebeten Freude haben?

Innsbrud.

Otto Drinkwelber S. J.

- 8) **Sugendichule.** Anleitung zur driftlichen Bollfommenheit. Drei Bande, dritte Auflage von P. Johannes Janffen, Priefter der Gefellschaft des göttlichen Bortes. Steyl. Miffionsdruckerei. Gbd. M. 9.50 = K 11.40.
- 9) Der Freund am Krankenbette. Ein Beispielbuch für kranke und leidende Christen. Bon Reinhold Albers. Zwei Bände. Zweite Auflage. Steyl. Missionsdruckerei. M. 2.20 = K 2.64.

## C) Ausländische Literatur.

#### Neber die französische Literatur im Jahre 1908.

Sauvé (Ch. L. S.). Le Chrétien intime. Les litanies du sacré Coeur de Jésus. (Der innere Christ. Die Litanien zum heiligsten Herzen Jesu.) Paris, Vic et Amat. 8°. XI. 406 S.

Herr Ch. Sauvé hat vor längerer Zeit ein Werk, Le Culte du sacré Coeur, herausgegeben, das in religiösen Kreisen sehr beifällig aufgenommen wurde. Die jetzt erschienene Schrift ist eine Fortsetzung des ersten Werkes. Als Empfehlung des neuen Werkes möge es genügen, aus dem sehr lobreichen Vrewelches Pius X. am 10. Mai 1908 an den Verfasser richtete, solgende Worte hier beizusügen: "Die Leser werden mit Freuden anerkennen, daß dieser neue Band eine ehrenvolle Stelle einnimmt in einer Reihe von Werken, da er sich durch den Reichtum und die Eründlichkeit der Gedanken, durch deren Korrektheit,

durch einen ichwungvollen Stil und die fromme Begeisterung für feinen Gegen-ftand auszeichnet."

Neubert (Dr. E.). Marie dans l'Eglise antenicéenne. (Maria in der vornizäischen Kirche.) Cubalda. 8º. XVI. 284 ©.

L'abbe Reubert, Dr. ber Theologie (Freiburg, Schweiz) hat in vor-trefflicher Weise den Grund zu einer Theologie, soweit Maria mit der Lehre über Gott in Berührung fieht, geliefert. Die Schrift ift besonders gegen protestantische Theologen gerichtet. Beurath versetzt ben Unfang der Verehrung Mariens ins fünfte Jahrhundert; damals habe fie fo überhand genommen, daß fie felbft die Anbetung Chrifti und des himmlischen Baters gurudbrangte. Röhr gewährt dem Marienkultus ein höheres Alter, indem er denfelben als eine Verschmelzung der Mtartes und Temeterverestrung angesehen haben will. Diese und ähntiche absurden und unkritischen Ansichten werden vor allem gehörig wöherlegt. In der Abhandlung selbst wird zuerst gesprochen von Maria als Mutter der mensch-tichen Natur Christi. Tadurch wird bewiesen, daß Christus wahrhaft Mensch war gegen die Dofeten und die Gnostiker, wie es übrigens schon Ignatius von Antiochien, Juftin, Frenaus, Tertullian geran haben. Lon großer Bedeurung ift bie conceptio virginalis; die Gottheit Chrifti verlangt dieselbe unbedingt. Gegner waren die Ebioniten und gum Teil die Adoptionisten. Haupwerteidiger war Drigenes, übrigens auch schon der damalige Sprachgebrauch der Kirche. Der Glaube, daß Maria Mutter Gottes, Mutter der mit der menschlichen Natur innigst vereinigten zweiten Person (Sohnes Gottes) ber heiligften Dreifaltigteit fei, gehörte immer zur Rechtgläubigfeit, wenn auch der Ausdruck & orders erft durch das Rongil von Ephejus allgemein gebräuchlich wurde. Im symbolum fo im Tauffymbolum des vierten Jahrhunderts in Rom) wurde Maria immer als solche anerkannt.

Hierauf werden die Mysterien der Gnade besprochen. Als erstes sührt der Berfasser die Jungfräulichkeit vor und nach der Geburt Christi au und zugleich deren Geguer und Verteidiger. Eine andere Gnadengabe Marienes sip die Heiligkeit (Vergleich mit Eva), serner ihre Kooperation beim Erlösungswerfe (Justin, Jrenäus). Endlich erstärt und der Verfasser, wie es konnne, daß in den Jahrhunderten die Mariensesse nach nicht geseiert wurden, und daß wir überhaupt in Vetress der Verkrung und Anrusung Mariens weniger alte Dokumente haben, als uns lieb ist. Der Haupgrund, warum die Marienwerehrung in den ersten Zurücktrift, sit natürlich der Umstand, daß es sich im Ansang besonders um den Gauben an Christus als Sohn Gottes und Ersöser Wenschbeit handelte, und denselben zu verbreiten und zu befestigen. Lafür litten

und ftarben auch die Märthrer.

Quentin (Dom. Henri). Les martyrologues historiques du moyen âge. Etudes sur la formation du martyrologue romain. (Die historischen Marthrologien. Studien über die Bildung des römischen Marthrologiums.) Paris, Lecosfre, 8°, XIV. 745 S.

Historische Martyrologien werden diesenigen genannt, welche nicht bioß die Namen der Heiligen mitteilen, soder niem kleinen Auszug aus der Leidenszeichsche, aus der Biographie, oder auf die Seitigen bezügliche Dokumente ausgeben. Der Berfasse hat die schwere und mührevolle Arbeit übernommen, die historischen Wartyrologien, von Beda Benerabilis augesangen, der als der Later der historischen Wartyrologien augesehen wird, kritisch zu untersuchen. Seine Untersuchung geht die auf Usuardus, von dem das setzige römische Wartyrologium herstammt. Dom. Daentin hat die Ausgade glücklich getöss. Sogar die Bollandissen, welche in diesen Fache die erste Ausverstätzt find, spenden der Arbeit größes Lob. Besondere Ausmerssambeit schaft der Verzigsser dem martyrologium Viennense (von Abo von 850—860). Schließlich bemerkt der Verziglier, man wirde zu weit gehen, das Wartyrologium als unschlar, als über alle Zweiserchaben, hinzuschlen; aber ebenso ist es nach seiner Ausschler. Die Kirche, sagt

er, übernimmt für allfällige Jrrtumer, welche darin vorkommen fönnen, feine Berantwortung.

Goyan (George). Sainte Mélanie (383-439). Die heilige Melania 383-439.) Paris, Lecoffre, Cubalda. 8°. X. 241 S.

Die Grundlage dieser schönen Aubtikation bildet die Biographie des Karsdinals Rampolla, welcher in der Bibliothek des Ekurial eine disher unbekannte Biographie der heiligen Melania, welche dem Ende des neunten Jahrhunderts angehört, entdeckte. Der Berkasselaufter hat übrigens andere, alte und neue Werke, welche von den heiligen handeln, benutet. Die Schrift des Kardinals Rampolla ist nur wenigen zugänglich; durch diese Arbeit wird sie allgemein bekannt, wosür dem Verfasser Dank gedührt. Das Buch enthält daher nova et vetera.

dem Berfasser Dant gebührt. Das Buch enthält baher nova et vetera. Die heilige Melania stammte aus dem hochangesehenen Geschlechte der Balerii. Ihre Eltern waren fehr reich; fie befagen eine schone Billa auf bem Monte Coelio. Melanias Eltern waren eifrige Chriften; aber andere nahe Berwandte waren noch Heiden. Melania erhielt eine liebevolle, aber doch ftrenge Erziehung. Sie wurde mit Pinius, der noch ein Heide war, vermählt. Durch eifriges und anhaltendes Gebet erreichte sie, daß ihr Gemahl als guter Christ ftarb. Run konnte fie ihr Borhaben, sich gang dem armen Beilande zu opfern, ausführen. Trop des Widerstandes von Seiten des Baters legte fie alle Gegenstande des Luxus weg. Den Armen, ihren Brübern, gab sie reiche Spenben, den Stlaven schenkte sie die volle Freiheit. Dann begab sie sich, um Gutes zu wirken, an die Kuften von Afrika. Dort fand fie den heiligen Augustin, welcher fie ausmunterte, Rioster zu grunden. Bu dieser Beit verwustete Alarich Italien. Die heitige Welania betete ohne Unterlaß und verrichtete viele Buswerke, um Gott für ihr liebes Vaterland um Barmbergigfeit anzurufen. Bald nachber begab fie sich nach Aegypten, wo damals viele heiligmäßige Einsiedler lebten, und von da nach Jerufalem. Dort führte fie nun zwölf Jahre lang ein fehr gurlichgezogenes Leben. Gegen die Besagianer, sowie später gegen die Restorianer trat fie entschieden für die katholische Wahrheit ein. Auf dem Delberg grundete fie ein Frauenkloster. Sie war dort die Lehrmeisterin aller Tugenden, hielt alle Irrlehren ferne und führte bort die romische Liturgie ein. In Jerusalem selbst grundete fie ein Alofter fur Manner. Bei einer britten Stiftung, die fie unternahm, unterlagen ihre Kräfte. Sie starb, wie fie gelebt hatte, als mahre Beilige. Gott hatte fie ichon bei Lebzeiten mit der Bundergabe ausgezeichnet. Schlieflich wird noch die Berehrung geschilbert, welche der heiligen nach ihrem Tobe gu tei! wurde. — Es waren noch andere burchaus empsehlenswerte Schriften zu besprechen; der Raum fehlt uns jedoch. Wir wollen sie jedoch wenigstens anzeigen:

Cothoney (R. P.). Les XXVI martyrs des missions dominicaines à Tonking. (Die 26 Märtyrer der Dominitaner-Miffionen. [Bon Leo XIII. am 7. Mai 1900 felig gesprochen.])

Beaugrand (Augustin). Un pélérinage au IVième siècle. Sainte Lucie à Catane (5 Février 304). (Eine Ballfahrt im 4. Jahrhundert. Die heilige Lucia zu Catania (5. Febr. 304.) Paris, Librairie des Saints Pères. 8º. 86 S. Mustriert.

Bouillot (R. P. A. M.). Sainte Hélène. (Die heilige Helena.)

Paris, Lecoffre-Cubalda. 8º. XVI. 173 S.

Biron (R. P. Dom. Réginald). Saint Pierre Damien 1007—1072. (Der heilige Betrus Damian 1007—1072.) Paris, Lecoffre. 8º. XII. 304 ©.

Flavigny (Comtesse de). Sainte Brigitte de Suède, sa vie, ses révélations et ses oeuvres. (Die heilige Brigitta von Schweden, ihr Leben, ihre Offenbarungen und ihre Werke) Paris, Ordin. 8°. XII. 619 ©.

Neuffels (Herbert C. M.) Les Martyrs de Gorkoum. Die Märturer von Gorfum.) Paris, Lecoffre-Cubalda, 120, 200 E.

Bolay (R. P.) Vie du Vénérable Jean Eudes, Instituteur de la congrégation de Jésus et Marie et de l'ordre de Notre Dame de Charité. (Leben des ehrwürdigen Johann Eudes, Gründer der Kongregation von Jesus und Maria und des Ordens von Unferer Lieben frau der Liebe.) Paris, Haton. 80. 509 S.

Gehen wir über zur Profangeschichte. Es sind diesmal etwas weniger Werfe aus diesem Zweige zu melben Neber bas Altertum haben wir:

Martin (Albert). Notes sur l'ostracisme dans Athènes. Bemerfungen über den Oftragismus in Athen.) Paris, Kinksteck. 4º. 64 C.

Es gibt unter den Lesern dieser Zeitschrift wohl noch viele, welche sich gerne an die Zeiten erinnern, wo die Musen des Berodot, die Parasangen Lenophons, die Schlachten des Thutpbides u. f. w. ihre Lieblingsbeschäftigung waren. Für fie und für alle Freunde der griechischen Geschichte ist die oben angefündigte Abhandlung von großem Interesse. Der Oftragismus Athens ist noch in mancher Beziehung wenig aufgeklart. Das kommt ohne Zweifel baber, daß bie Weichichtschreiber erst wäter, als er nicht mehr angewendet wurde, ihre Aufmerksankeit demselben schenkten, dur Zeit, als er nur noch eine historische Erimerung war. Am bekanntesten sind die Oftrazismusfälle von Aristides, Thus fydides und Kimon. Bon diesen ausgehend machte der Berfaffer seine Studien. Die Einzelheiten berselben lassen sich nicht gut in einem Auszuge geben; wir beschräufen uns daher auf die Resultate seiner Forschungen. Es ist nicht möglich, das Wefen, welches unter Alifthenes über den Dftragismus erlaffen murde, genau anzugeben. Der Dstrazismus hatte eine Strase, und zwar eine zehnichtrige Ver-bannung zur Folge. Dieselbe wurde vom Volke selbst verhängt, jährlich einmal, nach dem Borschlag der Prhtanen, wosern wenigstens 6000 Stimmen die Strase verlangt hatten. Die Abstimmung war eine geheime und geschah unter dem Vorsitz der Archonten und dem Rat der Fünfhundert. Der Oftragismus war teine friminelle Strafe; er hatte nichts gur Folge als das Exil. Die Grengen waren bestimmt, über welche hinaus der Betreffende geben mußte. Der Oftrazismus war eine außergewöhnliche Maßregel.

Der Berfaffer ift der Unficht, daß durch diefe Magregel oft Burgerfriege verhütet wurden. Er fagt ferner mit Recht, daß man auch jest noch zuweilen eine Art Oftragismus gegen Kronprätendenten und andere (Jesuiten!) ausübe und somit fein Recht habe, den Athenern beshalb Borwurse zu machen.

Bon der Geschichte des Altertums geben wir über zum Anfang des

Martroyer (F.). Genséric. La conquête Vandale en Afrique et la déstruction de l'Empire d'Occident. (Gen= ferich. Die Eroberung der Bandalen in Afrika und der Untergang des

weströmischen Reiches.) Paris, Haclatt. 80. 392 G.

Ein früheres Bert des Verfaffers, "Die byzantinischen Gothen und Ban dalen", war gleichsam eine Borarbeit fur biefe Beschichte. Sier handelt es fich um die Vandalen und ihren König Genferich. Diese Arbeit ist um so verdienst= voller, als noch wenige Siftoriker sich mit diesem Thema eingehend beschäftigt haben. Der Berfasser hat darliber wirklich grundliche Studien gemacht. Eine langere Ginleitung handelt über Afrika vor dem Ginfall der Bandalen im vierten Jahrhundert. Sodann schildert er das allmähliche Vorrüden der Vandalen, das Benehmen der römischen Feldherren Bonifazius und Astius, des heitigen Augustin. Bei biejem Anlag werben bie Beziehungen des heiligen Auguftin ju Rom, gu Ronftantinopel, zu den Barbaren, feit 412 mit Attila und ben hunnen besprochen. In Betreff ber friegerischen Greignisse erfahren wir wenig Neues, um so mehr aber über die Berwaltung und die Regierungsweise des Königs Genserich. Darüber

schwiegen bisher die Geschichtschreiber. Auch über die Berwaltung des römischen Reiches (Drient und Ofzident) und verschiedene Einrichtungen desselben gibt uns der Berfasser wertvolle Nachrichten.

Wir kommen gur Revolutionszeit:

Lenstre (G.). L'a fille de Louis XVI, Marie Thérèse. Le Temple. L'Echange. L'Exil. (Die Tochter Ludwigs XVI., Maria Therefia. Der Temple. Der Austaufch. Das Eril.) Paris, Perrin. 12°. 389 S. Mit Blänen.

Nach dem Sturze Robespierres trat in der Verfolgung und Behandlung ber Ronalisten eine Milberung ein, so auch im Temple, bem großen Staats gefängnis, wo sich auch die unglückliche Tochter des unglücklichen Königs befand. Mus verschiedenen Städten, besonders von Orleans, erhielt die Regierung Bittschriften, welche um die Freilassung der unglücklichen Königstochter baten. Nach bem Tobe ihres Bruders Ludwig XVII. beantragte man, sie gegen die in Cesterreich gefangen gehaltenen französischen Gesandten auszutauschen. Die Unterhandlungen dauerten lange. Um 18. Dezember 1796 konnte die Unglückliche endlich den Kerfer verlaffen und die Reise ins Ausland antreten. Um die Reise der Bringeffin möglichft genau schildern zu fonnen, hat der Berfaffer nach etwa 100 Jahren fie felbit gemacht und in allen Städten und Dörfern fich aufgehalten, wo die Prinzessin fürzere oder längere Zeit verweilte. In mehreren Städten wurde sie erkaunt; da gab es dann rührende Szenen. In Basel sand der Austausch statt. Bon dort ging die Reise unter der Leitung des Prince de Gavre, Obersthofmeister des Kaisers, nach Wien, wo sie am 29. Jänner 1796 ankamen. Die Königstochter erhielt fogleich eine Wohnung in der Sofburg. Diefe war allerdings freundlicher als die Zelle im Temple, aber die Ueberwachung war ebenso ftreng. Niemand durfte mit ihr sprechen, nicht einmal die Tamen, welche sie begleitet hatten. Selbst der Kardinal de la Fare, Gesandter Ludwigs XVIII. beim Kaifer, wurde nicht vorgelaffen. Warum diese Behandlung? Bielfache Gerüchte wurden verbreitet, so: man wolle sie mit dem Erzherzog Karl vermählen; so fame ein großer Teil des Bermögens der Bourbonen an das haus habsburg, Erzherzog Karl follte König von Frankreich werden u. f. w. Tatfache ift, daß der faiferliche Sof ein Berzeichnis aller Besitzungen der Bourbonen zusammenstellen ließ. Der Berfasser fand es unter den Schriften des Kardinals de la Fare und teilt es mit. Erst als sich herausstellte, daß alle diese Plane unrealisierdar seien, durste die Prinzessin sich zu ihrem Oheim, Ludwig XVIII., nach Mittau begeben. Ihr Charafter, der ursprünglich ein heiterer war, wurde durch die vielen Leiden, Entbehrungen, Enträuschungen ein düsterer.

Grandmaison (Geoffroy de). L'Espagne et Napoléon 1804-1809. (Spanien und Napoleon 1804-1809.) Paris, Kon. 8º.

519 S.

Unter den vielen großen Fehlern, welche Napoleon beging, war nicht der geringste, daß er seinen Bruder Josef zum König von Spanien machen wollte. Er bedachte nicht das Unrecht, das er an der Dynastie und dem edlen Bolte beging. Er bedachte nicht, daß seine Brüder der schweren Aufgabe nicht gewachsen seine, da sie weder seine militärischen, noch administrativen Talente besaßen. Auf St. Helena sah er seinen Fehler ein und war jogar der Ansicht, die alten Dynasien wären ihm ergebener und willsähriger gewesen als seine Brüder, wenn er sie als Bundesgenossen behandelt hätte.

Herr von Frankmaison hat schon ein Werk über ein verwandtes Thema (die Geschichte des französischen Gesandten in Madrid) geschrieben und dabei die französischen und spanischen Archive durchsorsche (es wurde auch in dieser Zeitschrift besprochen). Er war somit für diese Arbeit vordereitet. Gründlichkeit, genaue unparteiliche Darstellung, interessante, schöne Schilderung der Schlachten, alter Vorsälle, unachen, daß auch der, welcher das Wesentliche schon fennt, das Buch mit Interesse lesen wird. Auch Neues bietet das Werk nicht wenig, da es

über dieses Thema das erste Spezialwerk ift.

Guide d'action réligieuse. (Führer bei der religiösen Bewegung.) Berausgegeben von der Action populaire. Paris, Lecoffre. 8°, 414 S.

Unter den Schriften, welche sich mit der Resonstruktion Frankreichs beschäftigen, ist wohl die vorliegende (Guide d'action religieuss) die wichtigkte. Dus geht daraus hervor, daß datd nach ihrem Erscheinen sie von mehr als 60 Bischösen den Ektäubigen empfohlen wurde. Zur Grundlage dienen dem Berfasser die Borte, welche Bius X. zum Bischos von Grenoble gesagt hat: "Berksindiget und hört nicht auf, es zu wiederholen, man nuß vor allem zurückschren zum christichen Leben, da ist das Heil, und nur da." In der Einleitung werden die betressenden Defrete, Ersässe zu wiederholen, man muß vor allem zurückschren die betressenden Defrete, Ersässe zu des Päpste, Reden und Schriften der Bischöse und hervorragender Katholisen angesührt. Hierauf wird der Erundsagusgestellt, das Wert soll ein organisserendes, ein bisdendes sein. Man nuß das Errungene erhalten, verteidigen und vernehren. Wie das zu geschehen habe, bildet den Hauptinhalt des Wertes. Im einzelnen werden dann Besehrungen und Ermahnungen über die religiöse Erziehung der Kinder, der Schulzigend männlichen und weiblichen Geschsiehen, Frauen und Wännern, erteilt und zwar sehr stuge, zwecknößige. Schließlich werden die Volksmissionen, die Exerzitien, verschiedene Bruderschaften und Vereine sehr sichen Bruderschaften und Vereine sehr sichen Bruderschaften und Vereinschen Bruderschaften und Vereinschen Bruderschaften und Vereinschen Bruderschaften und Vereinscheden Bruderschaften und Vereinscheden Bruderschaften und Vereine sehr sichen über der Anderschaften und warm empfohlen.

Behen wir über zur Philosophie:

Lahr (P. C.). Eléments de philosophie scientifique et de philosophie morale. (Elemente der wiffenschaftlichen Philosophie und der Moralphilosophie.) Paris, Beauchesne. 8°. XVI. 405 E.

In Frankreich (vielleicht auch anderwärts) wird in den Staatsschulen der Pbitosophie zu wenig Ausmerksamkeit geschentt. Logik, Pinchologie, Metaphnsik, Theodicee werden wenig oder gar nicht bekandelt. Diese große Lücke such P. Lahr durch sein Wert auszustüllen. Seine Arbeit zeichnet sich durch Klarsheit, Präzission, turze, aber genügende Auseinandersegung und Lösung der Schwierigkeiten aus. In den Etudes (des Pères Jésuites) wird dasselbe bestens empsohen.

Danton (Gustave). L'éducation d'après Platon. (Die

Erziehung nach Plato.) Paris, Alcan. 80. XXI. 299 C.

Da gegenwärtig alles über Erziehung spricht und schreibt, ist es interessant, ju vernehmen, welche Unfichten der große Denfer Plato barüber habe. Das hat herr Fanton mit großem Gleiß aus allen Schriften Platos gujammengetragen. Mit Recht fagt ber Berfaffer, das Problem der Erziehung datiert nicht von gestern. Cobald es zivilisierte Bolter gab, gab es auch eine Frage der Erziehung. Much in dieser Beziehung hat Blato fich große Verdienste erworben. Er hat zwar keine Badagogit im strengen Sinne hinterlassen, aber sein aufrichtiges Bemühen, Die Erziehung ju beforbern, finden wir in allen feinen Schriften; bas meifie erfahren wir in "Die Republit" und in "Die Gefete". Schon Buthagoras und Solon trugen viel zu einer ebleren Erziehung bei. Sie suchten die Jugend von bem Riedrigen, dem Gemeinen abzuwenden und fie gu Soberem, gum Denten, Forichen, Urteilen anzuleiten. Durch die Sophisten wurde die Sache wieder verborben. Das Deuten artete in Spigfindigfeit aus und bei ber Pflege des Beiftes wurde das Leibliche zu sehr vernachlässigt: der Menich wurde zu sehr individualifiert. Plato will Körper und Beift zugleich entwickeln und den Menschen dadurch au einem nützlichen Bürger des Staates erziehen. Die Erziehung ist nach Platos Annicht eine Sauptausgabe des Staates. Terselbe soll den Plan der Erziehung entwerfen und über die Ausführung desselben machen.

Die platonische Erziehung besteht in zwei Abstufungen. Die erste Stufe entipricht in ziemlich unserer Boltsichule. Die zweite Stufe ist is eigentlich das Wert Blatos, sie entspricht unseren höheren Lehranstalten. Plato legt bei der Erziehung einen ganz besonderen Wert auf die Musik; diese ioll aber sehr ernst und würdig sein. Plato will, daß der ganze Mensch gleichsam Musik sei, d. h. all sein Tun und Lassen, sein Gehen und Stehen, sein Reden und Schweigen soll

etwas Harmonisches an sich haben. An der physischen An bitbung läßt Ptato auch das weibliche Geschlecht reilnehmen. Auch dieses soll imstande sein, die Stadt gegen äußere Feinde zu verteidigen. Plato hatt: dabei die edle Absicht, das weibliche Geschlecht von der niederen Stuse, auf der es sich auch in Achen besand, etwo 3 zu erheben.

Der höhere Unterricht (zweite Siufe) beschäftigt sich mit den verschiedenen Wissenschaften, besonders mit der Philosophie im engeren Sinne. Abweichend von Sotrates lehrt Plato, Wissenichaft und Tugend seien nicht unzertrennbar; man sei deshalb noch nicht ingendhaft, weil man die Grundsäge der Ingend fenne. Plato bedauert, daß in diesen Wissenschaften die Griechen den Legytein

weit nachstehen

Ein Hauptbestandteil der höheren Vildung ist nach Plato die Welt der Ideen, so nennt er die Tialektik. Dadurch erhebe sich der Mensch aus dem Alltagsleben in eine höhere Region. Die Jahre 30—35 sollen die Anserwählten seinen es die Verhältnisse erlauben zum Studium der eigentlichen Philosophie verwenden und hernach zu den gewöhnlichen Berufsgeschäften der Vierger zurücktehren. Plato hält sehr viel auf die Keligiösikät. Er sagt: "Wer nicht an die Vötter und an die Unsterdlichkeit der Seele glaubt, ist nicht würdig, zu regieren und nicht würdig, Erzieher zu sein. Der Glaube an die Unsterdlichkeit der Seele ist ein Beweggrund, welcher die Wenschen antreibt, tugendhafter und gebildeter zu werden; denn dieser Flaube an Gott zeige Wittel, den Leiden zu entgehen, welche auf die Lasterhaften harren und für sich Glück zu erlangen."

Jean Jacques Rousseau par Jules Lemaitre Paris,

Levy. 12º. 360 S

Der von den sogenannten Freisinnigen hochverehrte Philosoph J. J. Rousseau, ein Apostel des Unglaubens, ist zwar schon hundertmal widerlegt worden, aber wohl noch nie so scharf und nachhattig, wie es in dieser Schrift geschieht. Herr Bemaitre widerlegt ihn meistens aus seinen eigenen Schriften und verbindet damit eine beissende Satire, was bei den Franzosen besonders wirssam ist. Als Beispiel möge dienen der oft zitierte Say Rousseaus: "Ter Mensch wird frei gedoren". Da zeigt der Verlässer, wie kein lebendes Wesen in wenig frei, so wenig unabhängig sei, wie ein neugeborenes Rind, und wie diese Abhängigkeit noch viele Jahre tindurch fortdauere. Den Schwindel, der mit dem Worte Freiheit getrieben wird, decht der Verlässer dann überhaupt gehörig auf und treibt seinen Spott darüber. Auf diese Weise werden Rousseas berühmte Rede "sur l'inegalité", dann sein "Emilo" und sein "contrat social" unerbittlich zerzaust, die Sophismen ausgedeckt und der Leser gegen die berückende Veredamkeit dieses neuen Sophischen gewappnet. Die Schrift macht in Frankreich großes Aussehen, und nan hosst, daß dei vielen Verehrern Rousseas die Vegessterung um mehrere Erade sinten werde.

S. Näf, Prof.

J. V. Bainvel. Les contresens bibliques des prédicateurs. Paris, Lethielleux. 2º édition. XII. 16º, 168 ©. 2 Fr.

In erweiterter Form liegt seit einigen Monaten ein zunächst für Prediger bestimmtes Werkschen vor, dessen erste Auslage allseits freudig begrüßt wurde. Der Bersasser — Professor am Institut catholique in Paris — bemüht sich darin, eine größere Anzahl nicht selten vorkommender Berstöße gegen den wahren Bortlaut der heitigen Schrift nannhast zu machen. Er geht den Hauptursachen dieser Ericheinung nach und such ihr durch eingehenden hinweis auf die bei der Benusung der heitigen Schrift geltenden Grundfäge entgegenzuarbeiten. Ein gevonnetes Berzseichnis der hauptsächlich vorkommenden schriftwidrigen Stellen erleichtert die Handhabung des Vischleins und so ist es sicher vieletvorts berusen, belehrend und berichtigend zu wirfen. Da nach dem Rundschreiben Providentissimus" Leo XIII. die Heitige Schrift im Mittelpunft des priesterlichen Studiumsstehen soll, ist dem Werschen weigehendste Beachtung von Herzen zu wünschen.

# Bericht über die Erfolge der katholischen Missionen.

Von Joh. G. Suber, Dechant und Stadtpfarrer in Schwanenstadt.

"Das Lejen- und Schreiben Können, das muß der Mensch buffen!" So hörte ich einmal einen alten geiftlichen Saudegen jagen. Damale jung, tonnte ich nicht verstehen, wie er das meine: langft bin ich aber schon zu

diefem Berftandniffe gelangt.

Es muß mir bei Aneignung der Lefe- und Schreibefunft vermutlich allerlei Hochmut paffiert fein; - wenigstens erinnere ich mich, es mit Behagen gelefen zu haben, wenn mir in Zeugniffen fur die form der ichriftlichen Auffätze oder beren Inhalt eine gute Rote zugeteilt war, und erft, als ich die edle Stenographia mir angeeignet hatte, da fühlte ich mich gang auf der Bobe der Zeit, ohne ein Bedenten zu hegen, was diefes einmal für Folgen haben werde.

Nun habe ich davon in alten Tagen die zeitliche Strafe, daß ich

weit mehr lefen und ichreiben muß, als mir aut tut.

Wenn Tag für Tag, jahrein und -aus Gefchriebenes und Gedructes und die ftarren Erzeugniffe ber Schreibmafdinen auf den Schreibtifch wie Schneeflocken niederfliegen, zumeift aus den Boben der Behorden, da meldet fich nicht felten der Groll über alles Lefen und Schreiben, - ich vermute, daß manche Berren Berufsgenoffen, die eine "Kanglei" ju führen haben, hin und wieder von ahnlichen Gefühlen durchdrungen find und in mancherlei Spriichen fie an die Luft feten. Ich weiß fur mich tein beffer falmierender Spezifitum gegen folchen Unmut, als die Auffassung: Das alles ift die zeitliche Strafe fur das Lefen- und Schreiben-Ronnen und, die dir diefe Cachen ichiden, das find die Bollftreder einer überirdischen ftrafenden Gerechtigkeit!

So dachte ich auch, als der Berr Redaktor unserer Quartalfdrift nach Einsendung des letten "Jubelberichtes" auf meine Bemerkung, es ware an der Zeit, eine jungere Rraft ftatt mir fich einzustellen, mir gu verftehen gab, er fei nicht gewöhnt, vor Reierabend auszuspannen, es fei erst halber Abend und ich moge nur an demselben Joche mit ihm weiter gieben. Rach dem Feierabend foll ich um Rube mich umjeben! 3ch werde

es jo verdient haben: also weiter!

Ein Troft ift mir auch der Bedanke: Es haben viel beffere L'eute ale ich, auch das Lefen und Schreiben ausgekoftet! Auf dieje will ich aber meine Auffassung nicht angewendet wissen; für fie war es feine geit= liche Strafe, fondern ein Berdienft.

Es war g. B. auf meiner Pfarre ein Amtsvorgänger, der vor mehr

als anderthalb Jahrhunderten hier haufte. Er war des Namens Johann Ferdinand Gefft. Bon diesem berichtet die Ueberlieferung, er fei ein mahrlich heiliger Mann gewesen, habe ungemein oft gepredigt und viele aus dem Freglauben zur katholischen Airche zurückgeführt und habe auch viele Bücher geschrieben zum Unterrichte der Seinen. Sein Bild hängt über dem Eingange meiner Wohnung. Er ist ein kräftiger Alter, schneeweiß in Saaren, neben fich ein Stof Folianten. Er ftarb, 81 Jahre alt, im 58. feines Brieftertums 1764. Bon feinen Buchern ift leiber nur eines in meinen Sanden,

ein Gebetbuch mit dem Titel: Des gut meinenden Betriners Chrift-katholische Andachten durch Anbeitung Gottes. An allen besonderen feperlichen und nicht feperlichen Fest-Tägen des Herrn, welche von der H. Christfatholischen Aposto-lischen Römischen Kirchen das Jahr hindurch begangen werden. — Gedruck bei Joh. Michael Feichtinger in Ling 1742.

Darin finden fich auch viele geistliche Lieder für tirchliche Feste, von denen aus einer Schlugbemertung des Berfaffers zu vermuten ift, bag er viele derfelben felbst gedichtet habe. Als erftes steht ein Lied auf Maria

Unbeflecte Empfängnuß ben 8. Dezember.

Ginige Strophen seien hier wiedergegeben:

- 1. Schönftes Fräulein! hochempfangen, 2. D Maria! Unabenreiches Dich gruß ich zu tausendmahl; Du allein fannst einher prangen Fren von allem Adams-Kall. Reine Schand bat Dich erariffen Und kein Erb von Adams Sünd, Reine Schlang Dich angepfiffen, Dhne Makel bist ein Rind.
- 3. Selles Liechtlein ohne Bütel, Heller Spiegel ohne Schmut, Ein Criftall ohn allen Rütel, Mithin aller Feinden Trug. Voller Mond ohn aller Mackel, Ja weit über Sonnen flar, Dhne Rauch ein Erden-Fackel, Beil in Dir fein Erbffind mar.
- Unichätbares Edelastein! Erd und himmel find nichts gleiches Dir an Deinem Gnadenschein. Dann, weil Dich fein Gund vertriebet. Hatteft Du das himmels-Glück, Daß Gott selbst in Dich verliebet Sich den ersten Augenblick.
- 4. Rein Gespenst funt Dich beschnarchen, Du stäts grüne Aarons-Ruth. Du ein frene Roems-Archen Ueber alle Sünden-Fluth! Unbefeuchtet, unbenehet Blieb Dein Engel-reine Seel, Much ins wilde Belt-Meer gfetet Wie des Gedeonis Kell.

Die Sprach= und Schreibweise mag uns seltsam erscheinen, sie ent= fpricht eben bem Stile feiner Zeit; - aber mir scheint: Un Innigfeit frommen Gefühles, an Ausdruck und Gewandtheit der Form gehört der alte Berr in Ehren zu denjenigen, die fich Dichter nennen durfen.

Ich hege großen Refpekt vor ihm, wie vor den Mannern aller Beiten, die mit ihrem Lefen und Schreiben der Rirche gute Dienste geleistet haben.

Rann ich mich mit ihnen in feiner Beise meffen und ift meine Auffassung von der zeitlichen Strafe eine minderwertige, fo mag fie doch etwas dafür helfen, daß man doch nicht im Jenfeits auch an einen gluhenden Schreibtisch gebannt werbe. Go will ich benn über mich ergeben laffen, mas ich zu buffen habe und lefe weiter, jogar gerne, mas die bochwürdigen Miffionare berichten und fchreibe in Gottes Ramen weiter an die B. I. Berufsgenoffen und von unferen Mitbrüdern in den katholischen Miffionen aller Weltteile.

### I. Asien.

Palästina. Aus Raifa berichtet Hochw. Herr Kandler, Kaplan im katholischen Hospiz, über die Anstalten der dortigen Borromäer-Schwestern.

Dieje begannen 1888 ihr Wirken mit Privat-Krankenpflege; balb erweiterte sich ihr Wirfen; vorerst zur Aufnahme und Pflege der Pilger in einem Holpige, dann zur Eröffnung und baldigen Erweiterung mit Neubau einer Schule (1897), dann 1898 zur Spitalrätigfeit, wosür sie jest ein eigenes Haus besigen, inzwischen zur Bründung eines Noviziates für einheimische Schwestern und gulett gur Grundung eines Erholungshaufes "Elias-Rube" auf der Bobe

des Karmel sir Refonvaleszenten und erholungsbedürftige Schwestern. Es sind derzeit 15 Ordensschwestern und 4 Rovizen, in Kaisa sind 1 deutscher und 1 arabischer Priester angestellt, auf Clias-Ruhe auch 1 Priester. Die Tärigkeit int Unterrichte und Charitas-Werten ist sichtlich gesegnet, an Armut hat es ihnen nie gesehlt; — gerade jest sind sie durch Gestmangel in harter Bedrängnis und bitten um Silse. (Priv.-Br.)

Sprien. In der Libanon-Mission kommen die Zesuiten-Missionäre in bedauerliche Lage. Die Missionsunterstützung aus Frankreich fällt nachgerade ganz aus und beginnen die zur Erhaltung der Schulen nötigen Mittel auf nichts zusammenzuschwinden. Wenn nicht anderwärts hilfe kommt, so können nur mehr die Schulen in den größeren Orten aufrecht gehalten und milisen die übrigen in den kleineren Orten aufgelassen werden; es sind etwa 30 Schulen, deren Dasein oder Nichtsein in Frage steht! — jest zu einer Zeit, da gerade die Schulen als Bollwerk gegen den umsichgreisenden Protestantismus und Unglauben am notwendigsten sind! Die stehentliche Bitte von dorther dürsen wir nicht überhören! Kr. f. M.

Vorder-Indien Uffam. Die Mission hat ein gutes Jahr hinter sich. Die Zahl der Katholiken ist von 1967 auf 2500 gestiegen, dazu noch 572 Katechunienen. Es wurde auch 200 eingewanderten Kuli-Christen die Seelsorgearbeit zugewendet, die in Gesahr waren, zum Abfalle verleitet zu werden. Die Zahl des Missionspersonales wurde um 2 Priester und 3 Brüder vermehrt und besteht jetzt aus 13 Priestern, 4 Brüdern, 7 Schwestern und 30 Katechisten.

In den 22 Missionsschuten sind 300 Kinder, dazu in Waisenhäusern 100 Kinder. In der Station Shillong wurde eine English Middle School eröffnet. In dem Dorfe Umpling, wo man schon seit 16 Jahren zientlich ver gebliche Bersuche gemacht hatte, der Mission Singang zu verschaffen, beginnt endlich das Sis zu brechen: die Bewohner erklärten sich bereit, eine Schule er richten zu lassen und katechisten anzunehmen und wurden 15 Erwachsene getaust. In Cherraponiee sit die materielle Not sehr hinderlich; viel armes Volt wandert aus, die Christen sallen der Mission zur Lass, worstr die Mittel seider nicht ausreichen. In Leitshussen, wozu 11 Nebenstationen gehören, gab es schweres Unglisch. Die durch Ameisenfraß schon baufällige Kirche sit durch Erd beben und Sturm eingestürzt samt den Wissionsbauten. (Salv. Mittlg.)

Der apostolische Präfekt Beder gibt in einem Briefe an den Berichterstatter noch einige Nachrichten aus seiner Mission.

Die Haupttätigkeit wandte sich bisher dem Rhasi-Bolke zu, unter welchem das kirchliche Leben sehr regsam sich erweist. Das sicht man z. B. aus den in letzter Zeit durchgeführten Gründungen von St. Binzenz-Bereinen. Das arme Bolk, welches seinen Lebensunterhalt in harter Arbeit sich verdienen muß, zeigt sich doch sehr eifrig, in Werken driftlicher Rächsten

liebe zusammenzuhelfen.

Daneben wird die Mission von verschiedenen Seiten gedrängt, ihre Arbeit auch anderen Stämmen zuzuwenden. So famen jüngst Abgesandte aus dem Stamme Rhoi aus einer Entsernung von 16 Stunden zum dritten Male mit der inständigen Bitte, ihnen doch katechisten beizustellen. Noch funm diese Witte nicht gewährt werden, weil die Mission die nötigen Mittel nicht besitzt. Seit Jahren warten auch schon andere Stämme auf Gewährung ihrer wiederholten Bitten, leider sind der Mission die Häube gebunden durch große Armut. Ber ihr zu Hille kommen möchte, sei hiemit freundlich gebeten. (Priv-Bri.)

Die Khols-Miffion ber Jejuiten in Chota Nagpur ift nun auch in das siidwestliche Nachbarland Jafhpur eingedrungen.

Die dortige Bevölferung, Uraon-Indier, steht unter einem Nadscha, der zwar dem Christentum feindlich gesinnt ist; man wagte aber trosdem den Bersuch, dorthin katholische Missionäre zu schiesen. Der erste, welcher das beabsichtigte Werf in Gang bringen sollte, war P. Bressers S. J. der das Gebiet durchwanderte und überall freudige Aufnahme fand.

Im Dorfe Kerkona fand er einen Häuptling, der schon lange Christ und zur Zeit der Berfolgung sich standhaft und den Mut der Christen auf recht hielt. Er sit jetz voll Begeisterung, wieder einen katholischen Briester bei sich zu sehen; seine Freude teilen auch die noch aus älterer Zeit vorhandenen Eristen und iehnen sich darnach, wieder Wissionäre im Lande zu haben. Hoffentlich wird ihr Berlangen erstüllt werden und wird die Wission auf solch gutem Grunde kräftig emporwachsen. (Fr. k. W.)

China. Apostolisches Bikariat Süd-Schantung. Aus dem heurigen "Vienjahrsgruße" des apostolischen Bikars Msgr. Henninghaus ist zu entnehmen, daß derselbe nach 21 jährigem Aufenthalte in der China-Mijsion zum ersten Male eine Reise nach Europa gemacht habe, in der Absicht, für die große Notlage in seiner Mission Hissquellen zu sinden. Er bedankt sich für die liebevolle Aufnahme, die er bei der Priesterschaft wie beim Bolke, bei Hoch und Niedrig, gefunden, sowie für die Almosen, die ihm gereicht wurden, und damit wir ersahren, wieviel Gutes jedes Missionsalmosen stifte, gibt er einen Ausweis über die Missionsersolge:

Im Jahre 1908 wurden in ganz Süd-Schantung 7114 Personen getauft (darunter 4531 Erwachsene, 2583 Kinder, dazu noch 4831 Heidenkinder in Todesgefahr); das ist die höchste Ziffer, welche se seit Bestand der Mission erreicht wurde und ist damit die Zahl der Katholiken auf 45.151 gestiegen, die der Katechumenen auf 44.564! Daß diese Volk nicht bloß in Martiken eingezeichnet sei, sondern daß es die Seelsorge auch benütze, ergibt sich aus den weiteren Angaben: 100.000 Beichten und Kommunionen, sleißiger Besuch der kirchlichen Unterrichtsaustalten: 1 Seminar mit 74 Alumnen, I Katechstinnen-Anstalt mit 92 Zöglingen, 7 deutsch-chinessische Schulen, 3 staatlich anerkannte Mittelschulen, 187 Katechssmussichulen mit 2050 Schülern, 58 Primärschulen für chinessische Literatur mit 646 Schülern. Die Katechumenatskurse zur unmittelbaren Vorbereitung auf Empfang der heitigen Satramente zählten im setzen Jahre 5321 Teilnehmer usw. in 2 Vospitälern und 2 Armen-Apotheken sanden 21.670 Kranke Sisse, in 6 Baisenbäusen 700 Kründer.

Damit man nicht meine, der Bischof habe etwa allzwiel eingeheimst und sei in Gesahr, ein Krösus zu werden, bekennt er, daß das heimgebrachte Geld eben ausreichte zur Deckung des Desizies, welches seit Jahren zu einer unheimstichen Höhe sich entwickelt hatte. Er steht nun wieder vor neu beginnender Sorge. Missionäre, Schwestern, Brüber, Katechisten, Lehrer und die Waisensder und viele andere, Tag sür Tag, 2000 Menschen mitssen ihren Lebensunterhalt von der Mission haben. — Schulen und Kirchenbauten kosten viel Geld! Wenn also der Wissioh auch fernerhin wieder aufs Vitten sich verlegen muß, so kann man es nicht übelnehmen. Das Wert geht gut vorwärts, damit steigen auch die Ansorberungen, aber die Aussicht auf Bestand und größere Ersolge ist jest besser, als je. (Reuz-Gr.)

Im Kreise Szeschui ist der Nissionar P. Bolpert an der mitheicligen Arbeit in einem Gebiete, wo das Heidentum noch in ungebrochener Macht dasteht. Soviel konnte er doch schon erreichen, daß für die Bekehrten der Bau einer Kirche notwendig wird, er möchte sie bauen zu Ehren des

heiligen Bonifazius, hat aber noch keinen Bauftein, hofft aber die Lieferung folder von Miffionsfreunden. (Stl. M. B.)

Dit Schantung. Die Frangistaner-Miffion feierte 1908 bas 50iahrige Briefter Jubilaum ihres Oberhirten Msgr. P. Caejar Schang.

Das Fest konnte mit besonderer Frende begangen werden, weil die Mission, seit derselbe 1894 den Sirtensiad übernommen hatte, höchst ersreuliche Fortschritte machte. Damals waren 4400 Katholifen, jest 9900, 1700 Katechumenen, jest nahezu 10.000; 116 Christengemeinden, jest 608; 147 Kirchen und Kavellen, jest 194; damals 11 Missionäre, jest 30; 11 Seminaristen, jest 35; 572 Taufen Erwachsener, jest im Jahre durchschnittlich 2255. Gott jegne den Jubilar und leine Rubel-Mission!

Japan. Es mehren fich die Anzeichen, welche der Miffion eine beffere Zukunft verheißen. Borerft wird die Zahl der Miffionstrafte immer

g öger, indem von verschiedenen Seiten Berftartungen fommen.

Auf der Nordinsel Peffo fanden sich die Franziskaner ein, auch wiele Schwestern

Nach Tokio kamen 12 Schwestern, welche bort arbeiten sollen an der Ansbitdung der Mädchen aus höheren Gesellschaftstreisen; sie kauften schon ein Grundfillt zum Baue einer Erziehungsanstalt. Es ist Aussicht auf gutes Gelingen, da die Schwestern Engländerinnen sind und Japan derzeit für alles Englische schwesternt.

Auch die Jesuiten, denen die Japan-Mission ihren ersten Unfang verdankt 1549, kommen wieder nach Japan und beginnen in Tokio ihr Missionswerk, haben jogar die Gründung einer Hochschule vor.

Alle diese Ordensleute arbeiten mit Luft und Liebe. Ein Hauptziel ihrer Arbeit muß sein: sich Mitarbeiter, Katechisten, Lehrer, Prosessoren und Schwestern aus dem Japaner-Bolke heranzubilden; erst wenn einmal diese im Bordertressen, dann ist großer Sieg zu erhossen. Die Herren Japaner sind derart von Vationalgesitht durchdrungen, daß sie von Frenden nichts wolsen. Massenbetehrung ist dort mur dentbar, wenn Bertreter three Nation ihnen die christen der kriesen und geschieden werden und geschieden.

liche Lehre bringen und als Führer bem Bolte vorausgehen.

In der Station Nissata, die schon längere Zeit von der Pariser auswärtigen Mission mit Brieftern und Schwestern besetzt ist und wohin auch kirzlich Stepler Missionäre nachrückten, gab es großes Unglück: ein Brand, der 2000 Häuser in Asche legte, hat auch der Mission großen Schaden getan: Die Variser Mission ist samt Kirche, so auch die Anstalt der Schwestern und das Waisenhaus sind niedergebrannt. Ob die Stepler nun ihr Werk dort in Angriff nehmen und durchführen können, weiß Gott.

Borneo. Ende 1908 wurde die Miffion am Baram Finffe, welche 1902 von P. Trampedeller (feither gestorben) eröffnet und unter großen Mühen zu guten Ersolgen gebracht worden war, seit einigen Jahren aber wegen Mangel an Miffionskräften aufgelassen wurde, nun wieder mit zwei Mifsionären, Patres Jansen und Unterberger, besetz; sie bietet große Schwierigkeit, da sie sehr schwer zugänglich ist, indem an der Mündung des Baram so viele Sandbänke und Riffe liegen, daß während der halbsjährigen Regenzeit wegen der Stürme kein Fahrzeug eins oder auslausen tann. In der Trockenzeit geht die Fahrt auch nur zur Zeit der Klut. Landwege sind so schwerbegänglich, daß das Zufrachten der nötigen Lebensemittel u. dgl. oft lange Zeit nicht stattsinden kann.

In ber Station Claudetown (Marudi) haben bie Miffionare einen Hotzbau zur Wohnung, Kapelle und Schule, in welcher fie bis Mitte Mai zehn Schüler hatten. Das Bolf an den Ufern des Baramstromes fiedelnd in weiten Entsernungen, ist in 16 Stämme mit ganz verschiedenen Sprachen geteilt, geistig gut entwickelt, daß sich gute Hoffnung barauf setzen läßt, beren Erfüllung aber viel Schweres verlangen wird. (St. J. M.-B.)

Centon. Die Miffion Jaffna hat einen schmerzlichen Berluft gu beflagen: den Tod des P. Alonfins O. M. J., Bfarrer der St. Jafob-Rirche. Er war ein eingeborener Centonefe, 1871 den Oblaten als Novige beigetreten, 1880 jum Priefter geweiht, arbeitete er in der Miffion Wennapuava gehn Jahre, dann, vom Bischofe an die Rathedrale gerufen, übernahm er obgenannte Bfarre, mo er am Rirchenbaue und in ber Geeljorge mufterhaft wirkte. Ein jahrelanges Siechtum ertrug er fo, wie es ju feinem gangen Leben ftimmte. R. I. P. (Mar. 3m.)

### II. Afrika.

Apostolisches Bikariat Zentral-Afrika. Große Freude fand der apostolische Bifar Msgr. Gener bei seinem letten Besuche in Ban (Bahr el Ghazal). Es ift dort eine Niederlaffung der englischen Regierung, welche der Miffion alles Vertrauen entgegenbringt und es dazu brachte. daß die Miffion dort eine Station errichtete, obwohl dort auch viele Mostims ansäffig find, deren Nahe wohl jeder Miffion schadlich ift.

Der General-Gouverneur übertrug der fatholischen Mission die Leitung einer Clementar- und einer technischen Schule, ist damit ganz zufrieden und trat dafür ein bei der Zentral-Regierung in Khartum, daß das der Wission zugewiesene Grundstück derselben auch als Freehold, d. h. als wirkliches Eigentum unentgeltlich überlaffen werde fur die guten Dienfte, welche fie der Regierung

durch die Erziehung der einheimischen Jugend leiste.
Das Schulvölklein ist lernbegierig und sehr auffassungsfähig und wird nach Vollendung der Schulzeit zumeist in Werkstätten für verschiedene Handewerke ausgebildet. Vielsach kommen auch von den wilden Stämmen der Umgebung Leute, die sich gang unter den Schutz der Regierung stellen und dort bleiben, was auch für die Mission von Borteil ist. (St. d. R.)

Deutsch-Dftafrita. Apostolisches Bitariat Dar es Salam. Der avostolische Bikar Mser. Spreiter konnte auf einer Bisitationereise Grund jur neuen Station Matumbi legen, wo fchon der † ermordete Bifchof Spieft eine Miffion hatte gründen wollen. Gie liegt auf Bergeshohe unter dem Ramme des Nambligna und murde mit P. Beinze und Br. Rrohling besetzt und wurden fofort die Arbeiten begonnen.

Apostolisches Bikariat Bagamono. Dort vollzieht fich ein Gifenbahnbau, der viel fremdes Bolf und allerlei Dinge dorthin zieht, die dem Chriftentum fremd oder geradezu schädlich find. Dadurch tommt die Miffion in vielfach schwierige Lage. Die Begner mehren fich, befonders der Mohammedanismus, die protestantische Miffion und die religionslosen Staatsschulen, benen gegenüber die Mission einen um fo schwereren Stand hat, als fie die notwendigften Mittel taum aufzubringen weiß.

Tropdem fett fie ihr Werk mutig und nicht vergeblich fort.

In ben 17 Stationen wirken als Silfsfräste bes Bischofs Bogt 33 Priefter und 18 Brüber (C. Sp. S.) und über 20 Schwestern. Die Ersolge find gute zu nennen: im letten Jahre nahe an 1300 Erwachsene, etwa 1000 Rinber, es bestehen 30 Schulen mit 700 Kindern; es sind berzeit 600 Katechumenen. Kräftig ist der Bestand der Stationen Morogoro und Matombo; von der Station Mhonda sind drei Nebenstationen vorgeschoben, einstweisen noch mit Katechisten besetzt.

Die Schilderung einer Missionsreise des Bischofes, des Elendes, Krankheit der Missionäre, Hungersnot beim Bolke usw. enthält so viel Trauriges und Bitteres, daß das Mitleid noch übertroffen wird von dem Staunen darüber, was die Missionäre zu übertragen vermögen. (E. a. Kn.)

Süd-Afrika. Natal. Zwischen ber Jesuiten Mission und der avostolischen Prafektur Rhodesia und der Mission der Trappisten in Maxianhill ist ein wichtiges Uebereinsommen vereinbart worden:

Die Jesuiten haben die Station Monte Cassino, die von ihnen errichtet, aber seit einiger Zeit mit Trappisten besetzt war, nun ganz denselben überlassen sie den Baulichteiten und Einrichtung, ohne Enischädigung: serners übergaden sie die ebenkalts von ihnen gegründeten Außenstationen Zasiwa und Sigundu, welche diesseits des Kei-Flusses liegen im Gebiete von Naral, den Trappisten, welche sichon Priester und Schwestern in diese start bevölkerte Gegend stellten. (Berg.)

Bajuto-Kand. Das religiofe Leben der Neubekehrten erweift fich rege. Es konnten im letten Jahre Exerzitien für die verschiedenen Stände gehalten werden; daran beteiligten fich 50 Manner, dann 150 Frauen,

70 Jungfrauen und zuletzt noch 50 Jünglinge.

In der Station S. Josef wurden zu Oftern 36 Katechumenen mit großer Feierlichkeit getauft, im ganzen Jahre 1908 gab es 162 Taufen. Leider herrscht wieder Hungersnot. (M. J.)

Namaqua-Land. Ans Heiragabies meldet P. Lipp an den Ordensprovinzial über die Arbeiten und Erfolge des letzten Jahres. Es gibt nichts Großartiges und Maffenhaftes, aber es geht gut voran!

Die Patres Anner und Gineiger gewinnen in ihrer stillen Tätigkeit überall das Bertrauen des Bolkes; auch die Protestanten vertragen sich friedlich mit den Katholiken und beginnen mehr an diese sich anzuschließen. Auch die Schwestern sind vollauf beschäftigt mit den Kindern und jungen Leuten, leider aber mehrsach von Krankheit heimgesucht. Bon Warmbad aus mußte P. Gineiger eine Nebenstation in Geisdie errichten für seine Schwarzen, die dort in dem Bergwerke sich Arbeit suchten. (Lux.)

West-Afrika. Togo. Aus der Station Lome erhielt der Berichtserstatter von P. Benning (S. V. D.) einen Jahresbericht, dessen Inhalt sehr erfrenlich ist. Der hier verfügbare Raum gestattet nur, Einiges zu

erwähnen.

Ans der Statistif ist ersichtlich, daß 8 Dauptstationen bestehen, 9 Kilialen und 174 Nebenstationen. Das ist das Arbeitsseld für 37 Priester, 9 Brüder und 20 Schwestern, dazu 178 Lehrer und Katechisten. Die Schülerzahl in den Missionsschulen ist von 3700 im Jahre 1906 auf nahezu 6300 im Jahre 1908 emporgefommen, die Zahl der seierlichen Taufen von 850 auf 1350, womit die Gesantzahl der bisher Getausten auf 10.565 gesommen ist, von denen 6163 Katholisen noch am Leben sind. In Borbereitung für die heilige Tause sind 5052 Katechumenen.

Dieje ftatistischen Biffern zeigen ichon, daß die Stepler Miffionare bort allweg wackere Arbeit getan haben und daß Gottes Unade ihnen befonders beiftebe.

Die Schulen haben nicht bloß an Schülerzahl bedeutend gewonnen, sondern ebenso auch an Erfolgen, wie es bei den Brüfungen auch vom Regierungsinspettor anerkannt wurde. Es geschah auch viel an materiellen Arbeiten: so in Lome der Bau eines Schwesternhauses und einer Schule, die Einrichtung des alten Baues zu Werkstätten, in Tsevie und Assault, die Einrichtung des alten für Ho (Distrikt Palimc), wo die Protestanten schon 50 Jahre arbeiten, wurde die Errichtung einer Schule dringend erbeten, ebenso für Safi und Gunkope

(Distrift Borto Seguro); es muß diesen Bitten entsprochen werden.
Die Zahl der Katechisten 78 ist gewiß schon, aber noch viel zu gering in Anbetracht des weiten Gebietes (so groß als ganz Bapern). Die Wissionäre können nicht alles bewältigen, sind auf die Vorarbeit durch Katechisten angewiesen, die auch dem Klima gewachsen sind, welches für europäische Missionäre so ge-fährlich wirtt; sind doch im Jahre 1908 wieder mehrere Missionskräfte dem Tode zum Opier gesallen, jo P. Kraubelt in Atakpame, erst ein Jahr Priester, auch Schwester Ludgera.

In Bbin Bla hat das Seminar jett 12 Böglinge.

Die Miffionskaffa ift all den Anforderungen gegenüber nicht mehr ausreichend, man tann es nicht verdenten, wenn der Miffionar auch inständig um Almosen bittet.

Britifh-Bestafrifa, umfassend die 3 apostolischen Bifariate Benin, Goldküfte und Dahome und die avostolischen Brafekturen Liberia, Elfenbeinfufte und Nigeria ift jum weitaus größten Teile Gebiet der Lyoner Miffionsgesellschaft und gahlt etwa 40.000 einheimische Ratholiken in 70 Stationen unter 3 Bifchofen, 190 Brieftern, 90 Schweftern; es bestehen 82 Kirchen und Ravellen, 80 Schulen, einige Rollegien, 47 Waisenhäuser, 2 Aussätzigen-Spitaler usw.

Das Klima ift als mörberisch verrufen, daß man zu sagen pflegt: Die Wission ist aufgebaut über ben Gräbern ber Missionäre. Die Lyoner Gesellschaft hat dort schon 400 Mitglieder, Priester und Schwestern durch den Tod verloren. Turchschnittlich erreichen dort die europäischen Priester kaum das 30., Schwestern kaum das 28. Lebensjahr. (Fr. k. M.)

Und doch arbeitet die Mission unentweat fort. Katholische Mission! du hast Helbenscharen, "quibus dignus non erat mundus!"

#### III. Amerika.

Bereinigte Staaten. Die Miffion bei den Ravajos=Indianern in Arizona scheint jetzt, nachdem man lange vergeblich daran gearbeitet hatte, einen befferen Berlauf zu nehmen. Seit 1898 hatten drei Franzistaner-Batres mit einem Laienbruder die alte Station St. Michael übernommen und fanden dieselben Berhältniffe wie früher. Die Ravajos zeigten fich fehr artig, übten auch an den Miffionaren alle Gaftfreundschaft, hörten fie auch geduldig an, - um schließlich zu erklären: Alles, was wir da hören, ift ebenfo schon für die Weißen, als unser Glaube für die Roten! Weiter war man auch früher nie mit ihnen gekommen. Es gab da keinen gewaltfamen Widerstand, tein Stalpieren, teinen Marterpfahl, wie feinerzeit bei den nördlichen Indianerstämmen, fondern nur paffiven Widerstand, der sich nie bewältigen ließ.

Schließlich verlegten die Missionäre all ihre Kraft und Fleiß auf die Errichtung von Schulen und den Unterricht der Jugend, blieben mit den Erwachsenen nebenbei nur in Fühlung und durch mancherlei hilfeleistungen im guten Einvernehmen, gewannen allmählich ihr Vertrauen und nun geht es wider Erwarten gut vorwärts. (Frbg. t. M.)

Sud-Amerika. Brajilien. Die Don Bosco-Salefianer entfalten feit Jahren eine rührige Tätigkeit bei dem Indianerstamme Bororos Coroados und finden hiebei auch bei der Bundesregierung fraftige Unterstützung. Bunderrat Gerzedello Correa lentte ichon wiederholt die Aufmerkfamteit der Regierung auf dieses Miffionswert und ftellte es dar als "höchft bedeutsam in feinen Folgen, fruchtbar in feinen Wohltaten zugunften ber Indianer".

Die Zeitung Correio da Manha in Rio de Janeiro veröffentlicht in vollem Umfange die Dentschrift dieses Abgeordneten, darin sinden sich Berichte über die einzelnen Stationen der Indianer-Rotonien: jo über die Kolonie vom heitigften Berzen am Flusse Baxeixo mit 200 Indianern mit Kirche, Schule und Baulichkeiten für die Landwirtschaft, zu welcher die Indianer Borliebe und Weichick zeigen, jo daß die unter fie verteilten Felder ebenjo gut bearbeitet und fruchtbar sich zeigen, wie die der Kolonie zugehörigen. Auch in den Wertstätten verschiedener Jandwerfe lassen sich die Leute gut ausbilden. Der Schulunterricht ergibt ebenso gute Ersolge. In der Umgebung sinden sich noch etwa 60 Gruppen solcher Indianer, die man auch wird heranziehen können. In der Kolonie von der Unbesleckten Empfängnis am Rio das Garcas sind 120 Indianer in waldreicher fruchtbarer Gegend angesiedelt; in der Kolonie Sangradoure wird besonders Viedzucht betrieben, alles unter Leitung von Brüdern. Die Missionäre arbeiten in der Pflege des geistigen Lebens der ihnen Anvertrauten. Es ist ein Werk echt christlicher Kultur! Gott segne es! (Sal. Nachr.)

In Matto Groffo zeigten fich im letten Jahre befonders erfreuliche Erfolge. Das Boblbefinden der bereits befehrten und bei der Station angesiedelten Indianer macht auf ihre noch wilden Stammesgenoffen fo guten Gindruck, daß 10 Indianerlager mit 2600 Röpfen durch ihre Ragifen sich bereit erklärten, auch den christlichen Unterricht anzunchmen und der Miffion fich zu ergeben. Ihr Wohnfite find langs der Ufer des Rio Can Lorengo und an deffen Debenfluffen. Bu biefem Erfolge werden bie Miffionare allgemein begliidwünscht. Frbg. f. M.)

Die Stepler Miffionare haben in 3 Stationen die Arbeit übernommen, fo die Pfarrei Buarapuava, die mit ihren 25.000 weißen Bewohnern und einigen Taufend Indianern Arbeit genug bietet bei einer Musdehnung, größer als zwei Trittel des Königreiches Bapern. Gine andere Pfarre, Ponta Groffa, gahlt 20.000 Geelen in einem Umfange von 6 × 19 Stunden, wo die Wohnhäufer und Ortschaften weithin im Walde verstreut stundenweit voneinander entfernt find, da läßt sich denken, welchen Unftrengungen die Diffionare fich unterziehen muffen.

Die von altersher stammenden Diozesen von geradezu ungeheuren Musbehnungen sind nun in kleinere geteilt und sind aus 2 Kircheuprovinzen 6 ge-worben; jo hat das Erzbistum St. Kaulo nun 5 Suffragan-Bistümer. Zur hebung und Krästigung des resigiösen Lebens wurden religiöse Orden dorthin berusen und sind derzeit Franziskaner, Kapuziner, Stepler und

Pallottiner, Missionäre vom heiligsten Herzen, Salvatorianer, Narmeliter, Benediftiner, Prämonstratenser, Lazaristen, Dominikaner, Trappisten und Bäter vom Heiligen Geiste, Maristen . . . dort in reger Tätigkeit und vollauf beschäftigt,

jowie eine Unzahl Schwestern-Kongregationen. An Feinden und Widerstand sehlt es nicht: Die Beteranen der Kirchenseindschaft, die Herren Freimaurer, hantieren auch dort sleißig mit der Kelle und was sie mauern – ist ja altbekannt. Auch die Brotestanten rühren sich mehr als je durch Gründung von Schulen. (St. M.-B.)

Argentinien. Dort erleben die Stenler Miffionare gute Erfolge.

In Buenos-Aires ist die im vorigen Jahre eingeweihte Kirche jeden Sonntag vollbesett. Nachmittag ist Christenlehre, gewöhnlich für 1000 Kinder; in der Kathedral-Kirche wird wöchentlich die heilige Firmung gespendet; dennoch waren zu Pfingsten noch 1500 Firmlinge. (Stdt. G.

### IV. Australien und Ozeanien.

Apostolisches Bikariat Neu-Pommern. Ein Bericht bes P. Sberlein über die Lage und Ergebnisse der Stationen Bairiki und Tabakur bringt die Tatsache zur Kenntnis, daß im Jahre 1907 über 1000 Neubekehrte waren, welche Zahl im letzten Jahre 1908 noch bedeutend überholt wurde.

An manchen Orten gab es geradezu Maffentaufen bis zu 200 und erweisen fich die Getauften brab und treu trot mehrsacher Biderwärtigsteiten, z. B. Kämpfe zwischen benachbarten Stämmen. Das Bolf bequemt

fich mehr zur Bodenkultur. (D. Hft.)

Marshall-Inseln. Auf Nauru, wo die Missionäre vom heiligsten Herzen im Jahre 1902 die Mission in Angriff genommen hatten, konnte ansangs nur ein einziger Missionär dort belassen werden, P. Gründl, der erst die Sprache der Eingebornen sich aneignen mußte und als Gegner einen methodistischen Prediger hatte. Dieser, schon länger dort ansässig, machte dem Römischen das Leben und die Arbeit sauer genug; der aber verzagte nicht und hatte Gottes Segen mit sich: Ein Jahr darauf hatten ichon 500 Insulaner seiner Mission sich angeschlossen und kamen sämtlich nach und nach zur Tause.

Als später P. Kanser und Bruder Bader zu Hisse kamen, kam auch die Mission bedeutend vorwärts, sie besitzt nun auch in Arubo eine schöne Kirche. Die bisher gewonnenen Katholiken erweisen sich stramm und treu.

Uebrigens dürften dort ganz neuartige Berhältnisse eintreten, deren Einfluß vielleicht der Mission weniger günstig werden möchte. Die einsgewanderten Weißen fanden auf Nauru sowie auf Baneb Phosphatlager von großer Ausdehnung und Ergiebigkeit und slugs erstand eine Pacific-Phosphat-Company, die schon viele hunderte von Arbeitern, der Mehrzahl nach Chinesen und fremde Infulaner, beschäftigt und schon jetzt eine Aussinhr von 300.000 Tonnen jährlich erzielt. Wenn die europäische Landwirtschaft diese Art der chemischen Düngung so überhand nehmen läßt, wie es sich bis jetzt zeigt, dann werden jene Inseln der Südsee wohl ein Millionen-Boden; man nuß erst sehen, ob die Mission auf solchem Boden auch so gut wie bis jetzt gedeihe. (Mon. Ht.)

Bon der Station Ligieb-Attoll meldet P. Bendler, daß die ärgsten Anfangsschwierigkeiten so ziemlich überwunden seien, so auch die häßlichen Borurteile, welche von den protestantischen Sekten den Leuten

gegen die Römischen beigebracht worden waren.

Die Leute sehen nach und nach ein, was die verlästerten Römlinge seien und es traten Respekt und Zuneigung an die Stelle des ansänglichen Grauens, zwerst den Kindern und nun auch dei dem Erwachsenen. Kirchen und Schulen sind regelmäßig vollgesüllt. Auf gestigem Gebiere sühlen die Wissonäre also sich wohl, das Vert geht ja gur; das körperliche Wohl muß sich geziemend unterordnen. Das Klima ist erschlassend heiß, das Trinswasser, wenn auch an kühlen Orien tief verwasert, hat eine Temperatur von 28 Grad Cessins. Die notwendigen Seesahrten der Wissonäre auf Segelbooten bringen wohl Abwechslung, jedoch nicht immer augenehme, sondern oft gefährliche. (Mon. Hr.)

Deutsche Menguinea. Die Stehler Missionäre haben dort ein hartes Stück Arbeit. Das Gebiet umfaßt 180.000 Duadratkisometer und hat eine in ungezählte Sprachen geteilte Bevölkerung. (vide voriges Heft!)

Das Werf der Mission ist vollständig Neupslanzung, aber eine gesegnete. Die disher Bekehrten 1100 zeigen sich als gute Sprößlinge, die Schüleischaft gut begabt und sleißig, das religiöse Leben ist ein erstreuliches. Die sich mehrenden katechumenate sind wie gut gepslanzte Baumschulen. Die aus den Arbeits anstalten gut ausgebildet hervorgehenden jungen Leute werden, wenn sie zu ihren Landsleuten zurücksehren, meistens wackere Vorarbeiter für die Mission. Dieses alles verlangt aber viel Unterstützung, um welche diese Mission auch bittet; sie begründet ihre Vitte mit dem Hinweise auf die Rettung der Seesen und deren Rückwirfung auf uns selbst mit dem Spruche: animam salvasti, Tuam praedestinasti! (St. M. B.)

Britisch-Reuguinea. Bon dort wird gemeldet, daß die Mission bei dem Bergvolke der Kuni (1906 eröffnet) sich nun viel ersreulicher entwickle, als man anfangs hoffen konnte. Die Pater und Brüder sind in der Station St. Anna von Oba-Oba in angestrengter Tätigkeit und besuchen von dort die Dörfer bis Entsernung von zwei Tagereisen. Tas Bolk ist sehr bereitwillig, die Kinder werden ordentliche Schüler. Mit Spendung der Tause wird sehr langsam und vorsichtig vorgegangen, um ja sicher zu gehen, daß man nicht getauste Heiden, sondern verläßliche Christen heranziehe. Frbg. k. M.

#### V. Luropa.

Norwegen. Einen interessanten Bericht des apostolischen Bifars Msgr. Fallize über das Wirken der St. Josef-Schwestern in Drammen veröffentlichen die Freiburger katholischen Missionen. Drammen ist eine große Handelsstadt füdwestlich von Christiania. Dort besteht seit 1899 eine katholische Missionsstation sowie eine Anstalt der Schwestern.

Diese begannen dort mit Schule und Privatkrankenpslege; 1903 gelang es ihnen, ein Krankenhaus zu errichten in einem Wiethause; bald mußten sie dieses Feld ihrer Wirkfamkeit erweitern, ein eigenes Haus erwerben und eine ganz modern eingerichtete Klinik eröffinen (1907). Diese entschieden großartige Fortschritt erregte aber Mißgunst und Widerstand bei einer Partei der Stadt, welche von dem opferwilligen Wirken des Missionspriesters und der Tätigkeit der Schwestern befürchtete, es würde dieses dem lutherischen Volke seine bisherigen Vorurteile gegen die römische Kirche benehmen und es etwa gar für katholische Propaganda empfänglich machen. Diese Partei setze nun alle Sebel in Bewegung, daß eine freie Klinik errichtet werden müsse, um der Schwestern-Klinik ein Konkurrenzunternehmen entgegenzustellen.

Wertwürdigerweise vertraten aber die Zeitungen den Standpunkt der Toleranz und traten offen für die Schwestern ein, auch die Aerzie erstätzten, daß das katholische Spital vollauf genüge und allen Anforderungen entspreche, und daß nicht daran zu denken sei, bessere Krankeupslegerinnen zu sinden, als

eben diese Schwestern! Trozdem brachten die Gegner ihre Sache vor den Gemeinderat, dem sie gehörig zusetzten, daß er dazu berusen sei, ein lutherisches Unternehmen gegensüber den fremden Eindringtlingen aufzurichten; sie verlangten die freie Beistellung eines Grundstückes zum Bauplage. Und siehe da! Troz scharfer Debaten, gespickt mit Ausfällen gegen jesuitische Knisse und päpstlichen Einsluß, wobei gar auch Damen als Redner auftraten, entschied der Gemeinderat, daß er sich dazu nicht herbeilasse, das Geld der Steuerträger dassir zu verwenden, daß ein humanes Werk untergraben werde, welches das allgemeine Bertrauen des Volkes genieße. So wurde der Anschlag der Gegner vereitelt und kann das Schwestern-Spital fortbestehen.

Bei diesem Berichte benkt man unwillkurlich darauf, ob in katholischen Städten auch überall folch weitherzige ehrliche Anerkennung des Birkens

katholischer Orden sich finde?

Schweden. In Forssa, einem weltabgeschiedenen Dorfe, stehen in einer Spinnereifabrit eine große Anzahl katholischer Familien aus Defterreich in Arbeit, mitten unter Protestanten, weit entfernt von jeder Ge-

legenheit zu tatholischem Gottesbienfte.

Dem langjährigen Drängen nachgebend, wurde der Bau eines Kirchleins für sie in Angriff genommen und vom apostolischen Bikar die Zusage gemacht, daß wenigstens einmal im Wonate ein Priester Sonntags dorthin komme zum heiligen Weßopser und zur notwendigsten Seelsorge. Die Fabrikssirma leistete dazu einen ansehnlichen Beitrag, das arme Fabrikser-Volk gab auch, was es konnte, es sind aber noch zwei Drittel der Baukosten ungedeckt, darum bitten unsere armen Landsseute um Beihilse aus Desterreich. (Priv. Vrf.)

Dänemark. Laut Mitteilung von Seiten des apostolischen Vikars Msgr. van Euch befindet sich die Mission in gedeihlicher Entwicklung, erstarkt allmählich und gewinnt an Bedeutung namentlich durch Aufnahme geistig hochstehender Konvertiten. Im Jahre 1908 wurden 183 Erwachsene in die katholische Kirche aufgenommen. Die vielen neuen Missionsstationen sind noch schwach und bedürfen kräftiger Unterstützung, die sie sich auch zu-konsolidieren vermögen. (Briv. Brk.)

Die Miffionshäuser erweifen fich nunmehr als reichlich fliegende

Quellen für die Miffion.

So konnte das Missionshaus Anechtsteben sowie die übrigen Anstalten der Kongregation Sp. S. im legten Jahre eine große Anzahl ihrer Leute in die Missionsgediete stellen und zwar nach Osafrika 6, Madagascat 4, St. Mauritus 2, nach Westalritik 43! teils Priester, teils Brüder, nach Amerika 13, im ganzen 68! So viele Kräfte! Wöge der derr sie in Kraft erhalten und deren Betätigung segnen!

Im Missionshause Steyl starb der Stifter und erste Generals Obere der Kongregation S. V. D. Hochw. Arnold Jannsen im 72. Lebenssjahre. 1875 hatte er unter ausdrücklicher Gutheisung des gesamten Epissopates das Missionshaus S. Michael in Steyl gegründet, aus welchem 1879 die ersten Missionäre hervorgingen. Seither gründete er noch eine Reihe von Missionsseminarien, in welchen im Jahre 1908 insegesamt 234 Priester, 118 Laienbrüder, 182 Schwestern in Borbereitung für die Mission sich befanden. Der Herr lohne seinen treuen Diener! R. I. P.

Sammelstelle.

Gaben=Berzeichnis.

Bisher ausgewiesen: 26.667~K 55~h. Neu eingelaufen: Durch Hochw. Herrn Langthaler, St. Florian, von einer Wohltäterin für Afrika-Mission 20~K (apostolisches Bikariat Bagamopo); Sr. Enaden Kanonikus

Geißler, Seefirchen, 300 K, zugeteilt: Dzeanien (Neupommern) 100 K, Japan (Urafami) 50 K, Affam 25 K, Togo 25 K, Neuguinea 25 K, Kopenshagen 25 K, Schweben (Forssa) 50 K. Durch Rebaktion der Duartalschrift: von Hodw. A. Frank, Pfarrer in Klausen, Tirol 20 K (Süd-Schantung); von P. Bruno Wiesinger, Pfarrer, Untermarkersdorf, N. De. 5 K (Steyler Missionäre in Japan); von Hocken Josef Badit, Pfarrer, Skalte, Ungarn, für speziell bezeichnete Missionsvereine 28 K. Summe der neuen Einläuse: 373 K. Gesamtsumme der disherigen Spenden: 27.040 K 55 h.

Richtungen für Miffionsalmofen waren im vorstehenden Berichte zu finden.

Proces! soviel wie in den Tagzeiten des Brevieres!

# Kirchliche Zeitläufe

aus dem 16. Jahrhundert, oder Luther und Luthertum in der ersten Entwicklung.1)

Von Professor Dr. M. Siptmair.

Diesmal bringen wir ein Bild ber firchlichen Zeitereigniffe aus dem 16. Jahrhundert, gezeichnet nach dem zweiten Bande über Luther und Luthertum von P. Albert Maria Beiß O. P., der im verflossenen Monat Februar erschienen ift. Dies glauben wir tun zu dürfen, weil in diesem Bilde auch unsere gegenwärtige Zeit in so mancher Beziehung dargestellt erscheint und weil wir dadurch auch einen kleinen Teil unserer großen Dankesschuld an den verdienstvollen, getreuen Mitarbeiter abtragen möchten. Wir fagen, es fei in jenem Bilbe unsere Zeit nach manchen Richtungen bargeftellt. Wer bas Buch lieft, wird diese Ansicht bestätigen muffen. Wer es studiert, der gewinnt für das Berständnis der heutigen religiösen Weltlage im Protestantismus und moderniftischen Katholizismus mächtige Förderung. Wir möchten sagen, Weiß leuchtet mit Rontgenftrahlen in das Werden und Wachsen des Luthertums und des Protestantismus hinein und findet durch diese Untersuchungsmethode nicht bloß Bestätigung längst gesicherter Forschungsresultate, sondern er entdeckt auch neue Fasern und Zusammenhänge in jenem epochemachenden Werdeprozeß. Dadurch geschieht es, daß nicht allein die Geschichte der sogenannten Reformation in bestimmteres und helleres Licht tritt, sondern daß auch die Wirfungen derfelben bis auf unfere Tage mit größerer Deutlichkeit gesehen werden. Gar manches, was damals gekocht wurde, steht auch heute wiederum auf dem Berde. Doch kommen wir zur Sache.

Nach einer orientierenden Ginleitung schildert Beig zuerft die Vorbereitungen auf die Reformation (S. 10-108), dann legt er die Lehren des Luthertums in feiner ersten Entstehung bar (108-210), hierauf zeigt er die Rückbildung des ursprünglichen Luthertums bis zur Ausbildung des Protestantismus (210-288), im vierten Abschnitt werden wir mit dem Geift des Luthertums bekannt gemacht (290 bis 357), im fünften Teile sehen wir die Quellen des Luthertums (358

<sup>1)</sup> Luther und Luthertum in der ersten Entwicklung. Duellenmäßig bargeftellt von P. Beinrich Denifle O. P. und P. Albert Maria Beiß O. P. II. Band. Mainz, Verlag von Kirchheim. Pr. M. 7. = K 8.80. 513 S.

bis 473) und endlich die Wirkungen des Luthertums (475-493).

Ein Nachwort und ein Register bilden den Abschluß.

Ein einfacher Mönch, sagt Weiß, reißt nicht gleich ein ganzes Bolk mit sich, zumal wenn er daran selbst nicht benkt, außer das Volt ift ohnehin zum Abfall bereit. Diese Bereitschaft zum Abfall führten im 15. Jahrhundert bereits Gründe in großer Bahl und in öffentlicher allgemeiner Art herbei, so daß Luthers Werk eigentlich als Abschluß des zu Ende gebenden Mittelalters erscheint. Die Blütezeit des Mittelalters war feit Bonifaz VIII. vorüber, es begann allmählich ein Berfall auf sittlichem, wissenschaftlichem, sozialem Gebiete, wodurch die Veranlassungen zum Auftreten Luthers gegeben wurden. Luther hat keinen Schaden verbeffert, keinem Uebel auf keinem Gebiete gestenert, mas er bewerkstelligte, war Uenderung im Glauben, im Wefen der Kirche und des ganzen Chriftentums. Der erste Schlag, ben er im Ablagftreit führte, galt dem Glauben felbst und feinen Grundlagen. Seinem Sturm auf die Ranones, Defretalen, scholaftische Theologie und Philosophie samt aller Logik folgte gar bald der lebenslängliche Sturm auf die ganze katholische Lehre, so daß fein Werk eine vollendete Glaubensspaltung geworden ist. So etwas erklärt fich nicht aus den schlechten Zeiten, Die gewiß vielfach schlecht waren, aber erwiesenermaßen auch viel Butes hatten. Die Grunde dafür liegen im 15. Jahrhundert, in deffen Verlauf drei Säulen des Glaubens ins Wanken gebracht wurden: der Glaube an das Papfttum, die Achtung vor den Konzilien und die Autorität der Kirche.

Die Hauptschuld an ersterem hatten die Gallikaner, am zweiten die Reformkonzilien und Schismen, am dritten viele Theologen; sie trugen Schuld an der Leugnung des Primates und folglich an der Erschütterung des Kirchenbegriffes. Statt der einen Kirche erschienen Nationalkirchen, Landeskirchen. Diese aber sind ebenso widersinnig, als es widersinnig ist, neben Gott noch Götter anzunehmen.

War einmal das Haupt genommen, so war die Zerreißung der Kirche in Kirchen natürliche Folge und die Menschheit hat sich nach und nach daran gewöhnt. Zuerst klügelten die Theologen aus der Schule der Regalisten und Gallikaner diese Ideen aus, dann traten an Stelle der Theologen die Juristen und Laien überhaupt und übernahmen den geistigen Primat in der Welt. Die Geschichte des Humanismus ist die Geschichte dieses Laienprimates. Wer denkt da nicht an eine heutige Erscheinung? In dieser Atmosphäre wuchs Luther heran; was wunder, wenn er an diese drei Dinge, Glaube, Papst und Kirche anprallte, nachdem er den Kriegspfad betreten?

In dem Bemühen, das traurige Schisma zu beseitigen, leisteten die gallikanischen Theologen gewiß auch Rühmenswertes, aber indem sie einen Ausweg aus dem Labyrinth suchten und dabei allen Scharfstinn ausboten, gerieten sie besonders auf dem Konzil zu Konstanz auf gefahrvolle Abwege. Erst in Basel zeigte sich die ganze verhängnissvolle Uröße derselben. Ihre Verblendung, Verbitterung und Selbst-

überhebung kannte keine Grenzen mehr; sie glaubten, die Herren des Papstes und der Kirche zu sein. Der Epistopat nahm sich leider damals um die inneren Angelegenheiten der Kirche und um die Ausübung der amtlichen Lehrgewalt zu wenig an, er spielte zu sehr den Fürsten und so tam es, daß die Professoren die oberfte Autorität in Lehrfragen bilden zu muffen glaubten, wodurch das eigentlich firchliche Lehramt und die firchliche Unfehlbarkeit in Bergeffenheit gerieten. Die Gelehrten stellten Glaubensartitel auf, die feine waren, nannten Die Reden der papftlichen Legaten frivol, den Papft felbst Schismatifer, Zerstörer der Kirche, Berleugner des Glaubens, ichlimmer als jeder Beide und öffentlicher Sunder. Diefer Ton, der besonders an der Parifer Universität herrschte, fand Berbreitung und drang ins Bolt : denn Baris gab für alle den Ton an, Baris machte Konftang, Ronftang machte Bafel, Bafel machte Luther. Go versteht man, wie Luther Dagu fam, Die Berechtigung jum Rirchenumfturg aus feiner Doktorwurde herzuleiten. Ginen mächtigen Bundesgenoffen fanden Die Gallifaner in der herrschenden Philosophie, dem Nominalismus, deffen hervorragenofter Vertreter Occam war. Occam war felbst Gallikaner und noch mehr als dies. Der Rominalismus befaßte fich nicht bloß mit den allgemeinen Begriffen, sondern er wurde Rritigismus und Rationalismus. Als jolcher legte er feine frivole Sand auch an das Beiligste und brachte die These von der doppelten Wahrheit zutage, nämlich, daß etwas philosophisch wahr und theologisch falich fein könne oder umgekehrt. So untergrub der Nominglismus den Glauben in feinem innerften Wefen, fowie der Gallitanismus die Autorität der Kirche erschütterte. Schon Denifle hat gezeigt, wie Luther ein Schüler Occams war. Dazu kamen die haretischen Bewegungen seit den Tagen der Regalisten, insbesondere die der Witlifiten und Susiten. Der Wiklisitismus war dem Bolte sympathisch, weil er den hoben Herren, weltlich und geiftlich, tüchtig die Faust zeigte, was auch beute gefällt. Und der Susitismus gab den Gedanken für einen neuen Rirchenbegriff. Durch alle diese Ginfluffe fant der Beift des Glaubens, dafür aber breitete ein anderer Beift fich aus, der Beift des Aberglaubens. Aftrologie, Magie, sympathetische und alchnmistische Gauteleien, Herenweien und Teufelstult nahmen überhand. Der Besit geheimen Wiffens, Borliebe für Prophezeiungen lockten Die Beifter an. Dazu fam, daß die politische Lage Deutschlands ein troftlofes Bild barbot. Bon allen Seiten brohten Gefahren und da glaubte jeder Reichsstand noch, er sei nur da, um dem Kaiser zu troten. Ebenjo ftand es um die fozialen Berhältniffe. Die Ginführung Des neuen Rechtes, der Druck auf die niederen Rlaffen, die Ausartung des Adels und des Feudalweiens, der Umschwung in den gewerblichen Ordnungen, das Aufsteigen der bürgerlichen Macht, die Unerträglichkeit der ländlichen Buftande, die Beränderung der Sandelswege, das lleberhandnehmen der Geldwirtschaft, das alles biente gur Bermehrung der allgemeinen Unzufriedenheit und Unficherheit. Solche

Buftande, immer die goldenen Zeiten der Unruheftifter und der Bolksaufwiegler, mußten die Rataftrophe herbeiführen. Es reifte somit eine Ernte heran, die nur noch des Schnitters harrte. Und dieser fam in ber Berson bes Mönches von Wittenberg, in Martin Luther. Man muß fagen: Die Uebelftande der vorausgegangenen Zeit haben ihn geschaffen, ja, er war es, der diesem Strome das Bett bereitete, Die Richtung gab. Wer ihn nicht faßt als das Sammelbecken aller früheren Frrungen und Verwegenheiten, der verzichte darauf, ihn mürdigen und ohne Gewalttat erklären zu können. Alle Abneigung gegen die Kirche, gegen die Hierarchie, gegen ihr Lehramt, gegen ihre Disziplin und Praxis, die bisher sich allwärts gebildet hatte, konzentrierte sich in ihm. Kaum hatte er die Thesen angeschlagen, sprach er nach wenigen Monaten schon den Grundsag, daß alles von Grund aus neu werden muffe, mit aller Entschloffenheit aus. Der Beift ber Neuerung, der ihn erfaßt, kannte bald feine Schranken mehr. Neuerung bildete damals das Zauberwort, das die Menschen gefangen nahm, denn teine Beit stand mehr unter dem Banne Dieses Rauberwortes als die damalige, in der das Alte, das Herkommliche, Gesetz und Schranke verhaft waren und die Menschheit trunken war von ber Renaiffance auf allen Gebieten. Wer dentt da nicht an bas Wort Rückständigkeit, das man beute bort, und an das Wort modern, das so manche berückt?

Luther war im vollen Sinne des Wortes modern im Beifte feiner Zeit, aktiv und paffiv. Diesem damaligen Modernismus ift fein Werk, die Glaubensspaltung zuzuschreiben. Die Frage ist wohl zutreffend, die Weiß ftellt: wer denn damals eigentlich aus religiöfen Brunden, aus Bewiffensnot von der Kirche abgefallen fei. Die Fürften, Die im Umfturg eine willfommene Belegenheit gur Gebietserweiterung auf Roften der geiftlichen Besitzungen und zur Füllung ihrer leeren Raffen mit Kirchengut fanden? Die weiberbedürftigen Pralaten, die ihre Gebiete in weltliche und erbliche Reiche verwandelten? Die Humanisten, die Gott Bater mit Juviter und Christus mit Apollo verglichen und unnennbare Lafter in klassischer Sprache priesen und übten? Die Bürger, die bilderfturmend treugebliebene Ronnen qualten? Die Stadtregimenter, Raubritter und Bauern, die im Taumel "evangelischer Freiheit" säkularifierten, plünderten und brandschatten, mas fie erreichen konnten? Also nicht aus Religion entstand die Bewegung. fowie auch in unserer Zeit die Los von Rom-Bewegung mit der Religion eigentlich nichts zu tun hat. Der Unterschied besteht nur barin, daß damals größere irdische Vorteile winkten und der Sag dem Papfttum gegenüber gewaltiger war als jett. Damals war diefer haß wirklich die Triebfeder der Bewegung und wurde die eigentliche Seele bes Luthertums. Den Bapft als Untichrift hinstellen wirkte tiefgreifend, beute wirkt es nur mehr bei ben Unwiffenden und den Protestanten. Der haß gegen das Papfttum, fagt Beiß, war die erfte Rundgebung des wahren lutherischen Geiftes und wird auch für immer das ent=

scheidende Merkmal bleiben, an dem sich dieser von allem abhebt, was nicht Luthers Fleisch und Blut ift. Gine Kirche ohne Haupt tann keine sichtbare Kirche, sondern nur eine geiftliche Bereinigung von Menschen sein. Sie war für Luther ein Kollektivbegriff ohne Inhalt, ohne Macht, ohne Recht, ohne die Kähigkeit, etwas mitzuteilen. Demgemäß muß jeder fein Beil auf eigene Rechnung und eigene Gefahr suchen. So fand er den Schlüffel zu seiner Rechtfertigungslehre durch den Glauben allein und der alleinigen Glaubensquelle, der Bibel, nach eigener Auslegung. Da aber eine unsichtbare Kirche als ein Unding sich herausstellte, kam es naturnotwendig zu den Landesfirchen, und da es keine Hierarchie aab, wurden die Landesfürsten Herren ihrer Territorialfirchen. Es stellte nämlich alsbald die Notwendigkeit einer Umbildung des Luthertums zum Protestantismus sich heraus. Und diese Unterscheidung — Luthertum und Protestantismus - ist es. die uns die Erklärung liefert, warum gar so viele Widerfprüche im Protestantismus fich finden. In diefer Unterscheidung liegt ein großer Wert, in der ausführlichen Darlegung derfelben (II. Abteilung und III Abteilung) ein hohes Berdienst, das sich Weiß erworben hat. Luthers Christentum schwebte in der Luft, seine unsichtbare Kirche war ein "platonischer Staat". Um überhaupt ein Dasein zu gewinnen, mußte eine Reaktion eintreten, durch welche Luthers Grund= fate teils umgemodelt und guruckgedrangt, teils in ihr Begenteil verwandelt wurden. Er felbft, bis 1530 alleiniger Führer der Bewegung, geriet immer mehr ins Sintertreffen, bis er völlig ausgeschaltet. ja vergeffen wurde. So erwuchs aus dem Luthertum der Brotestantismus, deffen Theolog Melanchthon mar.

Melanchthon suchte Systematif in das Luthertum zu bringen, ein fehr schwieriges, wenn nicht unausführbares Unternehmen angefichts der Autonomie des Chriftenmenschen, Laifierung des Chriftentums und der Säkularisation der Religion, wie Luther es zustande gebracht. Aber ohne Suftem konnte man doch nicht bleiben und fo tam es zur Theologenherrichaft, zu den symbolischen Büchern, zur Abfaffung eines neuen Lehrbegriffes, zur Organisierung eines sichtbaren Rirchenwesens, einer Bisitationsregel, eines äußeren Gottesdienstes, zur Berufung der Prediger durch die Gemeinde und deren Ordination uff., turz es tam jur Ausgestaltung des Protestantismus. wie wir ihn sehen und kennen und wie wir ihn nicht begreifen, wenn wir Luthers Grundfätze auf ihn anwenden. Er ist eben vielfach etwas anderes, mit dem Luthertum vielfach in Widerspruch stehendes. Aber Diese Wendung war es eben auch, die Luther selbst der Berzweiflung nahegebracht, daß er gerne aus dem Sodoma und Gomorrha ausgewandert mare, hatte er nur gewußt wohin. Was murbe er erft gesagt haben, hatte er in den Zeiten von Semler und von Kant gelebt, und was erft, hatte er Straug und Eduard von Sartmann erlebt! Burde er aber heute leben, er wurde eine neue Bendung im Protestantismus erblicken, eine merkwürdige Rückkehr zu seinem eigenen Anfang, nicht zwar in der Lehre und im Leben, wohl aber im Denken. Beute streift der liberale Protestantismus alles ab. was an Dogmen. an Kirche und firchliche Autorität erinnert. Es lebt das nachte Laien-

chriftentum ohne chriftlichen Inhalt wieder auf.

Im IV. Abschnitt zeigt Beif den Geift des Luthertums, er erforscht Luthers Grundgedanken und Motive zur Tat und diese bilden zugleich die Wesensmerkmale des ganzen Luthertums. Sie find Trennung und Spaltung alles beffen, mas bisher verbunden mar. Trennung auf allen Gebieten, Trennung der Che, der Kirche vom Chriftentum, des Chriftentums von der Religion, ber Religion vom Leben, des Glaubens und Werkes, des Glaubens und der Vernunft, der Gnade und Mitwirkung, der Furcht und Liebe, Trennung von Rirche und Ghe, von Symbol und Inhalt, von Buge und Genugtuung, von Freiheit und Gefet, von Rechtfertigung und Gundenvergebung, von Begnadigung und innerer Umwandlung, Trennung fogar in Gott von Richter und Erbarmer, mit einem Worte: Trennung des Natürlichen vom Uebernatürlichen, dahin führte der allgemeine Bug der Zeit, den Luther vollständig in sich aufnahm, und dem er feine rafchen Erfolge verdankte. Diefe Zeitströmung datierte schon seit dem zweiten Konzil von Lyon, die herrschende theologische Wiffenschaft förderte fie immer mehr, die Weltanschauung des Humanismus verlieh ihr mächtige Impulse, der Nominalismus lieferte die besten Sprengftoffe, wie heute der Bositivismus, Indivibualismus und Empirismus, alles Syfteme, die mit ihm verwandt find. In dieser Bartie erhalten wir das Bild von Luthers Dogmatif. wie er sich dieselbe geschaffen hat oder schaffen mußte.

Im V. Abschnitt redet Weiß von den Quellen des Luthertums. Erwähnt werden dieselben schon im vorhergehenden. Sie liegen in der falschen Philosophie und den falschen firchenvolitischen Systemen. Dem deutschen Charafter entsprechend liebte auch Luther das Ausländische, er wurde, wie fo oft betont, Nominalist, und der Nominalismus war echt englische Ware nach Inhalt und Form. Aber er wurde auch Realist und den Realismus bezog er aus Böhmen, indem er ben Geift des Hus aufnahm, der wiederum aus England stammte. nämlich von Biclif. So ftectt im Luthertum fehr viel flawisches und englisches Blut, selbst französisches findet sich in seinen Adern, denn Luther folgte auch dem Gallikanismus, und als Humanist atmete er romanische. welsche Luft. So sind Nominalismus, husitischer Realismus, Gallikanismus und humanismus die vier Elemente, aus denen das Luthertum besteht. Nicht ein Driginal, sondern ein Blagiat, bewußt und unbewußt, liegt uns vor. Nicht ein origineller Geift war Luther, fondern ein rezeptiver, der von fremdem Dele zehrte. Dazu trieb ihn fein Gewiffen, bei allen Schriftstellern der Vorzeit Hilfe für fich ju fuchen und der Umfang seiner Häresie war nur möglich, wenn aus allen Weltteilen das Material zusammengetragen worden. Das geschah. Occam lieferte ihm die Lösung der organischen Berbindung des Natürlichen mit dem Uebernatürlichen, die Trennung der Kirche vom Staate. Die Zersplitterung der Kirche selbst und ihre Laifierung, die Leugnung ber Kirchengewalt und der Autorität im eigentlichen Sinne, Daraus folgte die Untergrabung aller Grundlagen für den Glauben, für die Unfehlbarkeit der Kirche und des Papstes. Die ganze Entwicklung mußte damit enden, daß die Entscheidung über Glaubenssachen ausschließlich dem perfonlichen Ermeffen des Ginzelnen anheimgestellt fei. Das Luthertum nähert sich auf diesem Wege ber reinen Laienreligion. dem religiösen Naturzustand, eine Religion nach eigenem, perfonlichem Ermessen, somit ein hochst einfaches Sustem. Ren aber war daran nichts, wenn man etwa die Rechtfertigungslehre ausnimmt. Luther hat nur die Reime der Zersetzung aus aller herren Ländern gesammelt, Die bedenklichsten Richtungen der Vergangenheit nach Möglichkeit in einen gewissen Busammenhang gebracht, zumal die beiden einander jo schroff entgegengesetten Sufteme bes Nominalismus und des Realismus, und daraus eine Form der Religion zusammengeschweißt, in der niemand die Widersprüche zu ertragen vermöchte, wenn fic nicht zum Entgelt jedem die Bollmacht zugeftande, baraus auszuwählen, was ihm beliebt, und sich dies so zurechtzulegen, wie es

ihm für den Augenblick zusagt.

Im VI. Abschnitt werden die Wirkungen des Luthertums angegeben, und zwar die bleibenden. Die erste Wirkung war die Entstehung des Protestantismus neben dem Luthertum. Jener zwingt seine Geiftlichen, sich an die Lehren der Bibel und der symbolischen Bücher zu halten, Dieses kennt keinen Beiftlichen und kein Dogma und feinen Lehrzwang und gibt Bibel und Chriftentum ber Freiheit jedes Einzelnen preis - ein zwei Sceleninftem. Der Proteftantismus fennt zwar nicht "die Rirche", aber firchenähnliche Unftalten mit Dogmen, Symbolen, Lehrverpflichtung, Bejegen und Berfaffung, Autorität und Bucht. Bon all dem weiß das Luthertum nichts, bekampft es grundsätlich und aufs schärffte. Der Brotestantismus ift Begenkirche, Kampfreligion, wesentlich antikatholisch. Und deshalb duldete ihn Luther nach und nach, zumal er mit seiner Religion fein Fundament, feinen festen Boden unter den Fugen hatte, obwohl er sich niemals gang damit befreunden konnte. Gine eigentliche protestantische oder evangelische Kirche gibt es nicht und kann keine geben. Beute herricht im Schofe des Brotestantismus die allgemeine Stimmung, daß es feine Kirche geben folle. Seine Theologie fest ihren Ruhm darein, antifirchlich zu fein. Nur die Positiven geben nicht fo weit. Un Stelle des Chriftentums tritt ein philosophischer Idealismus mit chriftlicher Ausdruckweise, eine firchenfreie religibse Weltanichanung, wie Tröltsch sie nennt. Auf diese Beise vollzieht fich heute eine Rückbildung vom Protestantismus zum ursprünglichen Luthertum, geht aber noch weit darüber hinaus. Die moderne Beltanschauung ift mit ihm blutverwandt. Evolution, Agnostizismus, Immanentismus, Relativismus, Subjettivismus, Autonomie find Kinder des Luthertums. Dieses nimmt sich berselben überall an und ist ein Kreund des Modernismus.

So haben wir altes und neues in dem interessanten Buche. Weiß schreibt nicht so sehr als Historiser, sondern mehr als Philosoph. Aus dem schon vorhandenen historischen Material zeigt er die Konssequenzen und diepsychologischen Entwicklungen. Geistreiche Reslexionen, trefsliche Hinweise auf moderne Erscheinungen machen die Lektüre sehr angenehm. Wir sagen nur das eine: das Buch fördert das Verständnis des alten und neuen Protestantismus wie nicht bald ein zweites.

Ergo tolle, lege!

Mus England. 1. Gin neues Schulgefet, das vierte von der jetigen liberalen Regierung vorgeschlagene, ift feit meiner letten Chronif armielia von seinen eigenen Urhebern erwürgt und beseitigt worden. Es sollte ein Kompromik sein zwischen drei Barteien: den zeitweilig allmächtigen Nonkonformiften, ben friedliebenden Anglikanern und den pringivienfesten Ratholiken. Die ersten behielten ihre auf Religion ungeprüften Lehrer und ihre nichtfonfeifionellen Bibelklaffen; die zweiten durften in allen Schulen, wo die Eltern es verlangten, Religionsunterricht erteilen; die britten, Die Ratholifen. fonnten auskontrabieren, d. h. auf eigene Roften burchaus tatholische Schulen einrichten. Diefe Roften waren auf jährlich 214.000 Bfund Sterling berechnet, d. i. 4,280.000 Mark. Die Opposition im Sause und im gangen Lande wuchs in fehr furger Zeit ju gefährlichen Broportionen, jo daß dem Ministerium fein Zweifel blieb über den allgemeinen Bunfch des Volkes. Run ift in England mehr als in irgend einem anderen Lande der Wille des Bolkes herrschend; lange Gewohnheit hat das Bolk gelehrt, wie es seinen Willen mit Bewalt, doch ohne Bewalttätigkeit ausdrücken fann. Ift bas einmal geschehen, bann bleibt ber Regierung nur die Wahl: entweder folgen oder fallen. Minifter Usquith folgte und jog die Bill jurud.

2. Die Rontonformisten verschmelzen sich allmählich untereinander und werden eine politische Bartei im Staate. Sie verbergen das nicht, find vielmehr ftolg darauf. Ihre Rechtfertigung finden fie in dem Bringip, daß das Seelenheil jedes Einzelnen zwischen ihm und Gott, ohne menfchliche Bermittlung ausgewirkt wird, wogegen das Beil der Gefellschaft durch die besten Blieder derfelben vermittelt wird. Diese "Besten" find nun felbstverftandlich die nonkonformistischen Diener am Borte. Ratholiken und Anglikaner haben zu viel zu ichaffen mit Beremonien und Sakramenten. um für Politik entweder Sinn oder Tüchtigkeit zu entwickeln. Ergo. Co find denn in den drei oder vier letten Jahren, auf Anftog des Dr. Glifford, die Gebetshäufer in politische Berfammlungsorte vermandelt worden, worin über Unterrichtswesen, Temperang, foziale Reinheit, Militärpflicht usw. disputiert wird. In Anbetracht diefer Tatfache hat die Regierung manchen diefer Rlubs das Privileg der Steuerfreiheit, welches allen Gotteshäufern zukommt, entzogen. Dr. Clifford hat fich ftramm gewehrt, aber umfonft: er zahlt. Wenn ein Lafter, g. B. die Trunksucht, im Bolke einreißt und wütet, dann ift das sicher ein großes Uebel. Es fragt sich aber, ob eine bis jur But gesteigerte Tugend, wie g. B. die Temperangwut, nicht ein

größeres Uebel ift. Ein betrunkener Mensch ift eine traurige Erscheinung; er ift aber gewöhnlich harmlofer als die fanatische Amerikanerin Carry Mation, welche mit einer Urt in die Schenken bringt und alles gusammenfchlägt. Diefe nicht mehr junge Dame hat neulich Schottland mit ihrem Besuch und ihrem Mundwerk von der Trunksucht zu retten gesucht: Die wackeren Schotten haben die alte Rathrine verriegelt. Ernfter als folche Ausartungen ift es, wenn eine gange Armee bon Braditanten mit großem Unbange barauf bringt, daß alle Wirtschaften fonfisziert und abgeschafft werden, etwa wie in Frankreich die Klöfter und Rirchengüter. Die "teetolle" Bartei ift ftart genug gewesen, um im Bemeindehause ein Befet in ienem Sinne durchzuseten. Die Lords im oberen Saufe haben diefen Dieboftreich nicht erlaubt. Die Bill murbe verworfen, richtete jedoch fo wie fo unberechenbaren finanziellen Schaden an. Denn die Rentner, deren Geld in Branereien und Diftillerien und Wirtshäufern festlag, wollten es heraushaben, ebe die Geschäfte zugrunde gingen. Die Aftien fielen tief, das Rapital fing an ju fehlen und fogar die größten und reichsten Firmen wurden wackelig. All das geschah, weil eine Tugend, die fich von der Kirche losgeriffen hat, unter den Protestanten toll geworden ift. Unfere Bifchofe würden das Ungetum fefter an das fiebente Gebot gebunden haben. Auch wilrden fie dem Bolte flar machen, daß die Tugend der Enthaltsamkeit vom Innern der Seele nach außen wirft, mahrend das menfchliche Gefet der Temperangler höchstens der Seele ungeftillten Durft eintrichtert.

3. Mit der Berweltlichung der Nonkonformisterei konstatiert man eine merkliche Abnahme ihrer Anhanger. Religios gestimmten Geelen paffen politische Predigten nicht. So gestand mir ein junger Baptist, Prediger und Redakteur einer religiosen Zeitung in London, der sein Umt niederlegte, auf feine guten Aussichten im Leben verzichtete und fatholisch murde. In den zwei Jahren 1907-1908 haben die Bautiften 5869 Mitglieder verloren, davon in Wales allein 4220. Die Walifer (= Balichen) find Relten wie die Irlander und wie diefe von Natur aus religiös angelegt; au gleicher Zeit wühlt aber auch unter ihnen die Bolitit am meiften, ba fie bestrebt find, die anglikanische Staatskirche aus ihrem Fürstentum gu entfernen und allmählich Some-Rule zu erlangen. In demfelben Bales verloren die Kongregationalisten 1291 Mitglieder. Die vier Sauptsekten: Baptiften, Kongregationaliften, Ralvinische und Weslenan-Methodiften haben in Bales allein, in den zwei letten Jahren, 20.351 Anhanger eingebuft. Bas ift mohl aus diefen geworden? Ginige find aus dem Leben geschieden, ohne ihren Rindern den alten Geftengeift gu hinterlaffen ; eine gewiffe Bahl, nicht viele, find tatholifch geworden: andere, befondere folche, Die mit zeitlichen Bütern gefegnet find, gingen gur Staatsfirche über; Die meisten aber - fo fagt die protestantische Kirchenzeitung, von welcher ich obige Rahlen nehme - die meiften verfallen ber religiofen Indiffereng. Gie gehoren feiner bestimmten Konfession an und besuchen nur noch die Rirchen, wie man das Theater besucht: man folgt der Einladung eines Freundes oder einer Breundin: man will die ichone Dlufit ober den angenehmen Brediger horen; noch ofters: man bat einen neuen Ungug gur Schau ju tragen.

4. Machen die Ratholiken Fortschritte? Die Frage ist gar nicht leicht zu beantworten. Wir bauen neue Rirchen und Ravellen, nicht weil die bestehenden das Bolf nicht faffen konnen, sondern um den verlorenen Schafen den Butritt leichter zu machen. Golde neue Rirchen füllen fich ziemlich rasch mit "zurudfehrenden" Irlandern und anderen und find insoferne ein Gewinn für die Religion, aber fein Zuwachs. Ginen Zenfus haben wir bisher nicht zu ftande bringen konnen. Es ift rein unmöglich, jene Ratholiken ausfindig zu machen, die nie oder nur unregelmäßig zur Rirche kommen und fonft im Menschenknäuel der Grofftadte verschwinden, Konvertiten kommen langfam, vielleicht kaum fo gahlreich, um Abfällige gu ersetzen. Nach den Schulen zu urteilen, haben wir in den feche Jahren 1901 bis 1907 mit bem normalen Zuwachs der Bevölferung Schritt gehalten; Die Schulen find von 1053 auf 1061 gestiegen; Die Bahl ber Schüler von 269.191 auf 286.188 (worunter jedoch einige Taufende Protestanten find). Die Bahl der Bifchofe in England und Schottland (Weibbi'chofe mitgerechnet) ist 27 in 16+6 Diözesen; Priester 3615+288; Kirchen und Kapellen 1753+384. Bon den 4166 Priestern sind 1467 Ordensleute, darunter viele frangofische Exilierte, welche feine Diiffionsarbeit verrichten.

5. Für die Gefchichte der Reunionsversuche habe ich mehr Material gesammelt, als fich in diefer Rummer verwerten laft. Die iiberaus intereffantefte und wichtigste Frage, "wie viele gültig ordinierte Briefter unter den Ritualiften find, ob 50 oder 800" muß auf nächste Chronit verschoben werden; ebenfalls die Unknüpfungen ber Anglikaner mit den Griechen und Altkatholiken in Deutschland und besonders in Holland, und auch die Auseinandersetzungen amifchen Ronkonformiften und Staatskirchlern. Für heute und gum Schluß fei bloß ein Stück Reunion ermähnt, das wenigstens praktisch ist. Seit den puritanischen Reiten bat England fich immer durch die ftrifte Beobachtung des Conntags ausgezeichnet. Neuerdings haben fich jedoch Zeichen ber Erschlaffung eingestellt, g. B. das Deffnen der Mufeen, Bergnugungs= gilge, Konzerte (in Kirchenmufif), fogar fporadisches Fufiballsvielen und andere unschuldige Beluftigungen. Go war es noch vor 20 Jahren nicht. Mus eigener Erfahrung weiß ich, welchen Standal ein am Sonntag gefeuerter Biftolenschuß erregte, und wie das Schachspielen den Offizieren auf den Truppschiffen ftreng verboten war "am Tage des Berrn". Ein befoffener Schotte pfiff feinem Sunde. Eine zur Kirche gehende Dame geriet darüber in beilige But, nicht über bas Saufen bes Mannes, fondern über fein Pfeifen am Sabbath und das Aergernis eines am Sabbath freilaufenden Tieres. Um nun diefen puritanischen Beift nicht gang ausfterben zu laffen, hat fich eine Gefellschaft gebildet mit dem Ramen Imperial Sunday Alliance. Sie gahlt Mitglieder aus allen Konfessionen und ift besonders tätig unter den höheren Ständen. 3m Unfange ihres Beftehens erließ fie einen Aufruf an gang England für moralische und finanzielle Unterftützung. Diefer Aufruf ift jett, nach zwei Jahren, wieder erneuert worden. Mun, das Merkwürdige der Cache liegt in den drei Unterschriften, nämlich: 1. Randall Cantuar. 2. + Francis, Archbishop of Westminster. 3. Scott Lidgett, President (1906—1907) of the National Council of the Evangelicae Free Churches. Also ber anglikanische Primas, der katholische Erzbischof und der Präfident des Bündnisses aller freien evangelischen Kirchen (= der Nonkonsormisten), die in der Schulfrage im heißen Dreikampf stehen, haben einen Berührungspunkt, sür welchen sie faktisch zusammen arbeiten. Der Aufruf ist an allen Kirchen des Landes angeschlagen.

Battle, 13. Februar 1909.

Jofef Wilhelm.

#### Kurze Fragen und Mitteilungen.

I. (Taufe im Mutterleibe.) Die Arbeit des Herrn Dr. Treitner aus Innsbruck über "eine Taufe im Mutterleibe mittels der Hohlnadel" bedarf einer wissenschaftlichen Widerlegung nicht. Das Zentralblatt für Synäkologie 1908, Nr. 39, tut ihr trotzdem die Shre eines ansführlichen, sachlichen Referats an, aber nur um zu schließen: "Die Arbeit ist mit bischösslicher Genehmigung im Jahre 1908 gedruckt. Bemerkungen sind überflüssig. Aber das dergleichen gedruckt wird, ist doch wunderbar." So wenig gerechtfertigt nun auch das Hereinziehen der bischösslichen Behörde erscheint, so gerechtsertigt ist der zweite Teil der Kritik. Eine wissenschaftliche Widerelegung seiner Vorschläge ist nicht zu erwarten, weil dieselben wissenschaftlich nicht begründet und auch nicht zu begründen sind.

Da der Verfasser sich aber mit denselben an das Laienpublikum direkt wendet und daselbst der Eindruck geweckt werden könnte, als ob es sich um einen harmlosen Eingriff handle, "der im Bedarfsfalle felbst der Sebamme überlassen werden könnte", ist es vielleicht doch angezeigt, von ärztlicher Seite sestzustellen, daß 1. der Eingriff selbst in der Sand eines geübten Geburtshelsers nicht immer ungefährlich ist, daß 2. der Eingriff sit das Kind direkt lebensgefährlich werden kann und daß 3. in Deutschland kein Arzt sich sinden wird, der einen derartigen Eingriff einer Sebamme überlassen wird, sondern im Gegenteil eine Sebamme, die solches unternehmen wirde, einer schweren Bestrasung gewärtig sein müste.

Daß bei dem Eingriff nicht nur die peinlichste Afepsis der Sprite, jondern auch der Hout der Mutter strikte Borbedingung ist, ist selbste verständlich und trothem macht der Berfasser den unbegreiflichen Vorschlag, durch das hemd durch eventuell die Nadel einzustoßen; daß das Entleeren der mitterlichen Blase allein nicht genügt, um vor unbeabsichtigten Nebensverletzungen zu schätze, namentlich wenn "?—4 erneute Einstiche" gemacht werden, ist doch leicht begreislich. Geradezu unverständlich ist aber die Behauptung, "daß ein Stich in eine Gehirnhemäsphäre nicht einmal geschundheitssschädblich ist". Auf andere, doch mögliche und eventuell töbliche Verletzungen des Kindes geht Versasser gar nicht ein. Daß endlich der Berfasser in der Liebe zu seinem Gott sei Dank nur theoretisch erprobten Versahren so weit geht, es auch noch nach dem Tode der Mutter zu empsehlen, ist einsach unbegreislich, da doch jeder Arzt verpslichtet ist, in der Agonie oder doch unmittelbar nach konstatiertem Herztod der Mutter

den Kaiferschnitt auszuführen, wenn noch die Möglichkeit eines lebenden

Rindes vorliegt.

Inwieweit die Gültigkeit einer Taufe durch eine Beimengung eines Desinfiziens in Frage gestellt wird, "namentlich wenn dasselbe riecht", entzieht sich meiner Beurteilung. Ich habe in einer langjährigen geburts= hilstlichen Tätigkeit es für richtiger gehalten, mit nicht von Desinfizientien ganz reinem Wasser zu taufen, als gar nicht zu taufen.

(Ein reichsbeutscher Argt.)

II. (Nacktultur in der Schule.) Im vorigen Jahrgange konnte ich einige Ausstührungen über Nacktkultur in und außer der Schule bringen. Ueber die Fortschritte dieser Bewegung außerhalb der Schule haben die Zeitungen seitdem genug trauriges Material gebracht, aber auch die Schule wollte nicht zurückleiben. Man befühlt den Kopf, ob man nicht träume, wenn man in der Wiener "Vierteljahrsschrift für körperliche Erziehung" 1908, S. 79, die Ausstührungen Viktor Pimmers über das "Indianerlager" liest.

Die Ibee des "Indianerlagers", die, wie die Photographien zeigen, in Wirklichkeit ausgeführt worden ist, enthält folgendes: Das Kind wiedersholt in sich den Werdegang der Menschheit. Die Erziehung hat nun darauf zu sehen, daß dies systematisch herausgearbeitet werde, d. h. die Schiller müssen augeleitet werden, frühere Kulturstufen zu durchleben. Nun ist die Kulturstufe der Nomaden, Jäger und Fischer die älteste, also muß die Erziehung besonders bei den Stadtkindern mit dieser beginnen.

So ziehen denn die Knaben hinaus, nur mit Hofe bekleidet oder nit Schwimmkleid. Lange Märsche stärken die Muskeln. Kochkessell über dem Lagerfeuer liefern das Essen. Es werden zwei Gruppen gebildet: die einen sind Indianer, die anderen Ansiedler; dann entstehen jene Kämpse, wie sie in den Lederstrumpfgeschichten so anmutig zu lesen sind. "Ich sah Knaben, die keinen Bissen verzehren wollten, als sie erfahren, daß ihr Freund geraubt worden und, an einen Baum gefesselt, im Feindeslager stünde. Sie schlichen mit dem Messer zwischen den Zähnen auf allen Vieren das Lager an, die es ihnen gelang, die Stricke zu durchschneiden und dem Freund zur Flucht zu verhelsen". (S. 86.)

Die Photographien zeigen die "Borbereitung für das Indianerleben": Lehrer und Schüler stehen und liegen durcheinander, mit Schwimmhose bekleidet, in einer Au; dann sieht man, wie die "Beißen" ihr Frühstück kochen, wie sie von halbnackten Indianern überfallen werden, endlich wie "Beiße" und "Indianer" in Schwimmhosen eine Entdeckungsfahrt auf der alten Donau unternahmen.

Die Eltern sind angeblich sehr zufrieden mit dieser Methode; "vermutlich weil Kleider und Schuhe, die bei uns nur wenig getragen werden, immer so geschont waren, und das ist unseren Bürgersfrauen die Hautssache." — Das Indianerlager ist ein pädagogisches Neuland. Es hat die seltene Eigenschaft, daß es ein Ideal der Kinder und der Lehrer bildet. Zwang ist ausgeschlossen. Es ist ein Reich, das sich nach natürlichen

Gefegen regiert, und hier sehen wir zum ersten Male die Forderung erfullt: "Erziehe naturgemäß!" (S. 86.)

Mir komme aber noch einmal einer mit dem alten langweiligen Spruche: Alles schon dagewesen! Dr. 3. 3 lg.

III. (Ein Beitrag zur Koedukationsfrage.) Bekanntlich bietet die gemeinsame Erziehung von Knaben und Mädchen einen Hauptprogrammpunkt der modernen Bädagogik. Neußert man sich hier etwas reserviert, so ist man fosort als rückftändig gebrandmarkt. Nun plaudert in der Wiener "Bierteljahrsschrift für körperliche Erziehung" 1908, S. 105, ein Anhänger jener Forderung (Viktor Pimmer) etwas unvorsichtig aus der Schule. Ich teile hier seinen Bericht mit zur Erheiterung und 3um Nachdenken.

"Ich erinnere mich an den Londoner Schuldirektor der "Higher standard school" in Beethovenstreet, einen weißbartigen, abgeklarten Schulmann, der mich vor feine Roedutationstlaffen führte und mich eine Zeitlang meinem wortlofen Staunen überließ. Da fagen die 14= bis 16jährigen jungen Manner auf der einen, die ebenfo alten Madchen auf ber anderen Seite der Rlaffe. Mir fiel die veinliche Sauberkeit und der feine Unftand ber Rinder auf. (Gerade früher waren fie noch junge Männer! Unn. d. Ref.). Die Knaben trugen tadellose Bafche, reine Salsbinden und Blumen im Knopfloch! Die Madchen glichen ebenfoviel holden Branten mit Blumen im haar. Der Unterricht begann. Mit rafchem Rud erhoben fich die ftarten Ilinglinge jur Antwort, und wenn fie gut ausfiel, folgten bewundernde Blide von der Madchenfeite. Dann fclugen wieder die flangvollen Antworten der Madchen an mein Dhr, ohne Gufe und Beniertheit. (And all went merry as a marriage bell - "Und lufting qing's au wie bei einer Hochzeit", fonnte man mit Mark Twain fortfahren. Anmertung d. Ref.).

Ich dachte gerade, was das für herrliche Baare gübe, als mich der Direktor unter den Arm nahm und mir zustüfterte: "Wie sie sie jungen Leute hier sehen, so haben sich die meisten in gegenseitiger Neigung gesunden. Diese Neigungen sind einer unserer wichtigsten Erziehungsfaktoren. Sie benehmen dem Knaben die Roheit, bewahren ihn vor Berirrungen und machen die Mädchen energischer, beide aber zielbewußter." (Das letztere zweisellos besonders. Anm. d. Ref.)

Ich und die Hoadmistress überwachen die Neigungen und leiten und führen die Baare, deren volles Bertrauen wir genießen, und es freut mich herzlich, wenn ich beobachten kann, wie sich oft die differierenden Charaktere gefunden haben. — Und wenn manche dieser Neigungen wirklich vor den Altar führen! — Wir sind die letzten, die sich darüber nicht herzlich freuen würden. Und zum Schlusse: Solange es die Natur so eingerichtet, daß Knaben und Mädchen aus demselben Mutterschoße entspringen, werde ich dafür sein, daß sie auch gemeinsam erzogen werden."

Und fo etwas maßt sich den Ramen "Badagogik" an!

IV. (Das Lügen Der Schultinder) ift ein fast allgemein verbreitetes Uebel, deffen Befampfung eine der vornehmften Aufgaben des Lehrers und Ratecheten fein foll. Die Lugen der Kinder haben oft ihre Quellen in ihrer Angft, Berlegenheit und llebereilung, in ihrer Genuffucht, Eitelfeit, in falfcher Scham und Ructficht auf die Mitfchuler, entfpringen aber auch manchmal aus Bosheit und Reid. Cowie nun der Urgt nach Entdeckung der Rrantheit dem Batienten die geeigneten Mittel verschreibt, damit er gefund werde, so verfahre auch der Erzieher. Umwandlung der Befinnung des Wehlenden fei beffen erfte Aufgabe, Bor allem brude ber Ratechet ein lebhaftes Miffallen gegen begangene Gehler aus. Er ftelle bem Rinde feine Gunde vor, die Grofe der Beleidigung Gottes und die Strafe, die es von ihm zu erwarten hat. Er fage ihm, daß er folches von ihm nicht geglaubt hatte; er beweise ihm, daß die Lüge durchaus unnötig, verächtlich und in jeder Sinsicht nachteilig fei. Aber man ermahne nicht nur, fondern wende gegebenenfalls auch Strafen an. Lügnern, beren Motiv Genuß- und Sabsucht mar, entziehe man oft Angenehmes und versage ihnen Erwünschtes. Ift aber Reid und Bosheit die verderbliche Quelle, fo verdienen die Schuldigen die beabsichtigte Folge felbst zu tragen. Rief Tragbeit die Luge hervor, fo fei der Schuler jum ernften, regelmäßigen Arbeiten anzuhalten. Gine wirkfame Strafe aber ift in ichlimmeren Källen, mit weisem Bedacht und großer Mäßigung angewendet, die forperliche Büchtigung, zu welcher kluge Eltern gewiß ihre Zustimmung geben werden. Ift Angft und Uebereilung oder Berlegenheit die Beranlaffung jur Luge, fo laffe man Milde und Schonung walten; man mache bas Rind ruhig auf feinen Gehler aufmerksam und ermutige es durch fanfte und freundliche Behandlung. Spielt in der Luge die Ehrsucht die Rolle, fo unterlaffe man nicht, den Wehlenden zu demutigen. Befonders energisch verfahre man gegen Lugner aus falfcher Scham ober Schlauheit und Beuchelei, denn durch beren Bernachläffigung, schreibt Fenelon, werden alle anderen Bebrechen unheilbar. Berade in diefem heutzutage vielfach vorkommenden falichen Benehmen. wodurch man feinen Rächften hintergeben will, fpricht fich ein großer Grad von Miederträchtigfeit und Binterlift aus. Beim Strafen beobachte ber Ergieber den Grundfat, daß er dem Geftandnis ftete eine Berminderung ber Strafe folgen laffe, da ja Gelbsterkenntnis ber erfte Schritt zur Befferung ift.

V. (Rinderfrohsiun) zu wecken und unschuldsvoll und rein zu erhalten, welche lohnende Aufgabe für den Lehrer und Katecheten! Bie lieblich ift der Anblick eines Kindes, aus dessen klaren Augen Heiterkeit und Freude leuchten! D, leitet die euch anvertrauten Zöglinge von frühester Jugend zu echter Heiterkeit an! Lehrt sie, freundlichen Antlitzes ein lustiges Spiel zu treiben, sich gegenseitig in Liebe und Friede zu vertragen und das selbstlose Streben, anderen eine Freude zu bereiten. Leitet sie an, sich selbstlose Streben, anderen eine Freude zu bereiten. Veitet sie an, sich selbstlose sin versagen, alle Arbeiten frohmütig zu verrichten und alle Leiden und Beschwerden des Lebens geduldig zu tragen. Hitet die Unschuld eurer anvertrauten Kinder mit nimmermilder Sorgfalt, denn dadurch bewahrt

ihr deren Glück und ihren heiteren Sinn. Die Heiterkeit throne aber auch auf der Stirn des Lehrers und Erziehers; alles Ungemach, das dich beschwert, muß vor der Tür des Schulzimmers abgestreift werden. Nur mit froher Miene tritt vor die Kinder hin und bereite ihnen auch außerhalb des Unterrichts gern eine Freude durch ein liebes ermunterndes Wort, eine anziehende Erzählung und durch den Hinweis auf Gottes Gite und Liebe und auf die ewige Wonne des Hinweis. Hast du solcherart die Kindersheren zu Heiterseit und Frohsinn erzogen, dann werden sie einst auch zufriedene und glückliche Menschen werden.

VI. (Enchariftische Predigten.) Zur Ergänzung der Notiz in Nr. 1, S. 220, Jahrgang 1909, werden folgende Erlebnisse mitgeteilt: Mis Kaplan der weitausgedehnten Pfarre B. muste ich einst auf einem Kilialfriedhose einen unversehen gestorbenen Bauer beerdigen und daran ansichließend eine Seelenmesse für denselben zelebrieren. Kommt nach dem Gottesdienste ein altes Männlein auf mich zu und fragt mich ganz verstraulich: "Herr Kaplan, wie stehts denn mit meinem Bruder im Jenseits?" "Mein Freund, das weiß ich nicht, aber hoffen wir das Beste." "Nein, nein, Sie müssen's mir sagen, denn Sie wissen's ganz bestimmt. Jener Briefter, der für einen Verstorbenen die erste heilige Messe lieft, sieht ihn nach der Wandlung und erfährt, ob er selig oder verloren sei."

An einer anderen Seelforgsstation passierte mir solgendes: Bringt mir der Mesner eines Tages mehrere Zwanzig Heller-Stücke: "Herr Provisor, dieses Geld habe ich im "ewigen" Lichte gefunden. Wahrscheinlich hat's jene Bäuerin A. hineingegeben, die den Glauben hat, dann miisse ihr ein Dieb das gestohlene Gut zurüchtringen."

Aber auch in Bezug auf das Saframent der Bufic find Irrtimer unter dem Bolke verbreitet. Einmal wollte mir eine Fran die Sinden ihres Mannes beichten, der unversehen gestorben war. Dasselbe wollte eine Bitwe tun, deren Mann sich selbst das Leben genommen hatte.

Alfo gründlicher, allseitiger Bolksunterricht ift bringend notwendig; benn wo es an wahrem Glauben fehlt, fängt der Aberglaube an.

St. Georgen am Sandhof, Karnten. Frang Laffer,

Kollegiatkanoniter u. Pfarrer.
VII. (Predigtweise des heiligen Paulus.) lleber die Art und Weise, wie der heilige Paulus das Evangelium predigte, macht der Privatdozent Dr. Leipold in Halle solgende beherzigenswerte Bemerkung: Wenn wir die Frage: Was predigte Paulus vor Richtchristen? erheben, so denken wir vor allem an die eigentiimliche Missionspredigt auf dem Areopag zu Athen. In Athen, dem Mittelpunkte griechischer Bildung, demühte sich Paulus offendar, das Christentum den gebildeten Griechen mögelichst annehmbar zu machen. Dazu gab es nur ein Mittel: Rücksichinahme auf die stoilche Philosophie. Er konnte das mit gutem Gewissen tun, denn zwischen Christentum und Stoizismus gab es zu manche, wenn auch äuserzliche Aehnlichkeiten. So schmückte denn Paulus seine Rede mit einem Zitate aus dem stoilschen Dichter Aratus: "Wir sind seines d. i. Gottes) Geschlechts."

die an die stoifche Philosophie erinnerten: "In ihm leben und weben und sind wir."

Hat der heilige Baulus mit dieser Bredigtweise Erfolg gehabt? Die Apostelgeschichte erzählt uns, daß nur einige sich dem Glauben anschlossen.

Bei der nächsten Gelegenheit, in Korinth, wiederholte der heilige Baulus seine Predigtweise nicht, obwohl es auch hier Gebildete gab, die für den Stoizismus Verständnis hatten. Er predigte hier das schlichte, einfache Evangelium, ja, es scheint, daß er mit einer gewissen Absicht in dieser Stadt des Lebensgenusses die Predigt vom Kreuze in den Bordergrund gestellt hat.

Wenn der heilige Apostel schreibt (1. Kor. 9. 20), er bemühe sich, den Griechen ein Grieche zu werden, so ist dies dem Gesagten nicht entzgegen. Der heilige Paulus bemühte sich, in Sprache und Form des Bortrages den geborenen Griechen verständlich und angenehm zu werden, er legte ihnen niemals jüdische Gesesvorschriften ans Herz; aber auf philosophische Erörterungen ließ sich Paulus niemals wieder in dem Maße ein wie auf dem Areovag zu Athen.

Diese Bemerkungen verdienen sicherlich volle Beachtung besonders von jenen, die von der Vereinigung des Katholizismus mit der modernen Kultur das Heil der Menschen erwarten. Gewiß wird der Apologet, der Prediger die Zeugen für die Wahrheit aus den verschiedenen Wissenszweigen nicht zurückweisen. Er wird in Sprache und Vortrag den Zuhörern sich anpassen, damit sie das Gesagte verstehen können. Doch wie den Beisen Griechenslands hilft auch dem heutigen Geschlechte nur eins, das alte, ewig wahre, ganze Evangelium, insbesonders die Predigt vom menschgewordenen Sohne Gottes, von Christus dem Gekreuzigten.

VIII. (Shedispens: Gesuche nebst Beilagen von im Konkubinat lebenden Personen stempelfrei.) Dask. k. Finanzeministerium hat laut einem Schreiben der k. k. Finanzdirektion in Prag vom 19. Jänner 1909, Z. 2909/V, ausnahmsweise gestattet, daß von einer Stempelung der mit einem Mittellosigkeitszeugnis versehenen Gesuche der im Konkubinat lebenden Personen um politische Dispens zur Chesschließung Umgang zu nehmen sei, ebenso auch von Matrikelauszügen, die nur zu amtsichen Zwecken behufs Trauung auszustellen sind.

Anton Pinzger.

IX. (Lebens= und Todesbestätigungen für private 3wede.) Durch § 1 des Hoffammerdekretes vom 17. April 1834 sind die Pfarrämter verpslichtet worden, auf den Zahlungsquittungen über Bensionen, Provisionen, Gnadengaben usw. der in ihrem Pfarrsprengel wohnenden Personen zu bestätigen, daß sie am Leben sind. Diese Bestätigungen sind sohin als amtliche Funktionen stempelsei. Nach Ausspruch der n.sö. Finanzdirektion sind auch die Lebensbestätigungen auf Privaturkunden stempels und gebührensrei. Todesfallsbestätigungen für Leichenvereine oder Bersicherungen, insoserne das bezeugte Ableben der Liquidierung eines Genusses zur Folge hat, sind gemäß T.sp. 117 lit. n. bedingt, d. h. zu dem

Gebrauche, zu welchem fie beigebracht werden muffen, gebührenfrei. Rur nuß an der Stelle, wo das Stempelzeichen sonst anzubringen ist, der Zweck der Urkunde und die in Frage kommende Berson angegeben werden.

X. (In Sachen der Bersonal: Einfommenstener von Stiftsgeistlichen fann auch die Rachweisung des gefamten Stiftungevermögens verlangt werden.) Die eingelnen Konventualen des Stiftes Diffegg hatten ihre Dienstbezüge fpezifiziert einbekannt, darunter die Sustentation im Schätzwerte mit je 912 K 50 h. Die Bemeffungsbehörde fand, daß das gefamte fteuerpflichtige Gintommen des Stiftes nicht vollständig erschöpft ift. Dun aber beziehen die Stiftsmitglieder im allgemeinen ihre Berforgung aus dem Gefamteinkommen und find zu ihnen auch die auswärtigen Benefiziaten zu zühlen. Die Bemeffungsbehörde verlangte daher genaue Auskunft über alle in Berforgung ftehenden Mitglieder und über das gefamte Rloftervermögen. Nach der Rechtsanschauung des Abtes erftrecke sich die Forderung auf ein nicht steuerpflichtiges Einkommen und glaubte daher derfelbe das Gefamteinkommen nicht einbefennen zu muffen. Der Berwaltungsgerichtshof bemertte aber in feinem Erkenntniffe vom 1. Februar 1908, 3. 664, daß die Forderung die Rechtsauschauung über die Steuerveranlagung nicht prajudigiere, fondern daß hier die Gehorfamspflicht nach § 269 B. St. G. maggebend fei, wonach jedermann gehalten fei, die ihm von der Steuerbehörde aufgetragenen Erflärungen, Betonntniffe und Ausfünfte gemiffenhaft ju liefern. 21. B.

XI. (Konfirmation einer Schulstiftung bei Unerfüll= barteit einzelner Bedingungen.) P. Stuiber hatte in feinem Geburtvorte Sadruma ein geiftliches Benefizium geftiftet und unmittelbar baran fünf Stud Mationalbankaftien mit dem gewidmet, daß die Gemeinde eine Ortofchule baue, darinnen auch eine Benefiziatenwohnung fei, wo der Lehrer die jahrliche Rente per 150 fl. oft. 28. ju genießen habe gegen bem, daß er den Desner gratis mache und arme Rinder auch gratis unterrichte. Mit Rücksicht auf das neue Reichsvolksschulgesetz, welches dem Lehrer den Mesnerdienft unterjagt, tam es zwischen den firchlichen und Schulbehörden zu einer Ginigung dabin, daß das Stiftungsvermogen ju einer Balfte bem firchlichen, jur anderen Balfte dem Schulzwecke jugeführt werden foll. Bei der staatlichen Konfirmation fam es zwischen dem Landesichulrate und dem Ortsichulrate Sadruma ju einer Berichiedenheit der Rechtsanschauung. Letterer wollte das Erträgnis der Rentenquote für fich gur Entlaftung ber Gemeinde von der Schulgeldzahlung für Urme und weil der Lehrer ohnehin feinen hinreichenden Behalt vom Lande aus beziehe. Diefes Begehren wurde aber ichlieflich vom B. G. S. mit Erkenntnis vom 6. Februar 1908, 3. 1197, abgewiesen. Denn nach dem ausbrücklichen Willen des Stiftere folle der Lehrer die Rente von 150 fl. ju genießen haben. Die Behörden find daber bei der Konfirmation von der Auffassung ausgegangen, daß eine Behrdotations, nicht aber eine Schulgeldbefreiungs-Stiftung vom Stifter intendiert mar. Wenn die Beschwerde meint, daß durch die neue Schulgesetzgebung dem Lehrer die Erteilung des unentgeltlichen Unterrichtes an arme Schulfinder ebenfo unmöglich gemacht

wurde wie der Mesnerdienst und daher der Ortsschulrat in den Genuß der Stiftung zu kommen habe, zumal die Gemeinde sür die Unentgeltlichkeit ves Unterrichtes auszukommen habe, so muß darauf hingewiesen werden, daß schon der § 180 der politischen Schulversassung der Lehrer den armen Kindern den Unterricht überhaupt nicht verweigern durste und der Lehrer gegenwärtig in seinem Gehalte die Entlohnung für den Unterricht armer Kinder zu erblicken hat. Allein in der streitigen Kodizilsbestimmung ist wohl anzunehmen, daß der Testator sagen wollte, weil der Lehrer an dieser Schule auch armen Kindern gratis den Unterricht zu erteilen haben wird, so soll er nebst ieinen sonstigen Sinnahmen auch noch jene der Stiftung haben. Der Stifter wollte offenbar die Lehrdotation erhöhen und für bessere Lehrkräfte begehrenswerter machen.

XII. (Nückwirkung des Religionswechsels eines überlebenden Chegatten auf ein unmündiges Kind.) Die Witwe Josefine Stimen meldete ihren Austritt aus der katholischen Kirche und llebertritt zur evangelischen "Kirche" nebst ihrem noch nicht sieden Jahre alten Töchterchen Hermine an. Die Behörden nahmen aber den llebertritt des Kindes nicht zur Kenntnis, denn nach Art. 2, Ges. vom 25. Mai 1868, erscheint die Rekurrentin nicht berechtigt, das Resigionssekenntnis ihres aus einer rein katholischen She stammenden Kindes zu ündern. Der B.-G.-H. hob aber mit Erkenntnis vom 6. Februar 1908, Z. 1196, die Entscheidung der Behörden auf; denn der Religionswechsel des Kindes Hermine hatte schon gemäß al. 2 des Art. 2, leg. c, einzutreten. Der Uebertritt der Mutter bewirke ipso jure auch den gleichen Religionswechsel ihrer noch nicht sieben Jahre alten Tochter, was auch durch die al. 2 des Art. 1, leg. c., bekräftigt erscheint.

XIII. (Abidreibung des Gebührenägnivalentes während des Dezenniums.) Die Gemeinde Schwechat hatte für einen Schulhausbau Vermögenschaften von 54.500 Rronen verwendet und begehrte nun die Abschreibung des hievon entfallenden Gebührenägnivalentes für den Reft des Dezenniums. Der B. G. D. wies aber mit Erkenntnis vom 11. Februar 1908, 3. 155, diefes Berlangen ab. § 35 der Ministerials verordnung vom 14. Juli 1900 ordnet im Abf. 2 an, daß eine Ab= fchreibung des gesetzlich bemeffenen Gebührenägnivalentes nur dann ftatt= findet, wenn im Laufe des Dezenniums eine Beranderung unbeweglicher Sachen ober eine Bermandlung von beweglichen in unbewegliche Sachen ftattfindet. Wenn aber die Ausnahmsbestimmung des § 35 mit der Absicht des Gesetzes, ein Aequivalent der Brozentualgebühren zu schaffen, in Gin= flang gebracht werden foll, fo ergibt fich, daß eine Abschreibung nur für ben Fall gewollt ift, wenn entweder eine unbewegliche Sache veräufert oder eben vom beweglichen Bermogen ein unbewegliches ins Eigentum erworben wird. In beiden Fällen wird aus Unlag diefes Unstrittes ohnehin eine Bermögens-Uebertragungsgebühr bemeffen. Anders war die Transaltion der Gemeinde Schwechat; denn es murde weder eine unbewegliche Sache beräußert, noch murde eine folche aus dem beweglichen Bermögen erworben und

hat daher auch kein Anlag zur Entrichtung einer Bermögens- lebertragungsgebühr stattgefunden; somit war überhaupt eine Abschreibung unstatthaft.

XIV. (Anhegenüsse als Ausgabe bei der Religionsfonds-Steuerbemessung.) 3m Sinne des Gesetzes vom 16. Dezember 1906 werden geistliche Benefizien, insbesondere Bistümer, Kapitel,
Stifte, Klöster, der Versicherungspflicht ihrer untergebenen Bediensteten mit
Beamtencharakter dadurch Genüge leisten wollen, daß sie in Ersatzverträgen
als Dienstgeber die Verpschichtung zur Auszahlung von Anhegenüssen
übernehmen. Falls nun die Anrechnung solcher Pensionen bei Bemessung
der Religionssondssteuer angestrebt wird, so ist in dieser hinsicht sür solche
Ersatzverträge, abgesehen von der gemäß § 67 leg. cit. für solche Versträge ersordersichen Genehmigung des Ministeriums des Innern, vorerst
nach § 9, Punkt 6 der M.-V. vom 21. August 1881 die Genehmigung
der Landesstelle einzuholen. Vote der n.-ö. Statth. 3 XV, 349.)

U. P.

XV. (Bilgerzüge.) leber Ballfahrten in ferne Länder ift fcon von guter Geite manchmal ungunftig geurteilt worden. Der Bischof von St. Ballen bemerft in feinem Megef an die Beiftlichkeit feiner Diogefe vom 15. November 1908, daß trot mancher Gründe für dieselben der Seelforger ohne Berletjung ber Pietat auch feine Bedenten bagegen außern ditrfe. Es werden größere Geldauslagen gemacht, die manchmal für nabeliegende und beffere, notwendigere Zwecke verwendet werden konnten. Golche Reifen find mit Strapagen verbunden, die für geiftiges und forperliches Wohlsein nicht ohne alle Gefahr find. Colche Bilgerzüge find außerorbentliche Dinge, die eben mehr für außerordentliche Berhaltniffe paffen. Bielleicht ift manchmal irgend ein irdifcher Borteil (Unfehen, Auszeichnung, Gelderwerb, Reijeluft bas Motiv der Anregung, Rengierde, Die Gelegenheit, billig und bequem fremde Orte jehen ju konnen, der Brund der Beteiligung. Ilm Silfe in Leiden und verschiedenen Anliegen ju finden, genügt wohl auch ein Wallfahrtsort im Lande, eine recht nahegelegene Wallfahrtstirche ift die Bfarrtiche, in der jeder bei der heiligen Meffe und Kommunion den beften Troft und die befte Bilfe finden fann, vor allen Gnaden und Gegen findet, feine Standespflichten treu zu erfüllen, fein Rreug in Beduld und Liebe Befu nachzutragen. Die ichonen und mahren Worte, die der Berfaffer der "Rachfolge Chrifti" im 4. Buch, 1. Rapitel, Diesbezüglich gefchrieben hat, verdienen auch beute noch Beachtung und Befolgung.

XVI. (Polizeiliche Anmeldung allein begründet nicht den ordentlichen Bohnsitz.) (D. G H. wom 4. April 1882, 3. 1582, Sig. 8945.) Ein Bauer, welcher lange Zeit in einer Pfarre Riederösterreichs im Konkubinate lebte, jedoch daheim die Dienstmagd nicht

<sup>1)</sup> Punkt 6, § 9, lautet: Pensionen, Gnadengaben und Unterstützungen, jalls sie auf zu Necht bestehenden Verbindlichseiten beruhen und dafern es sich um Leistungen dieser Art handelt, welche nach Wirtsamkeit des Gesetzes vom 7. Mai 1874 übernommen worden sind, die Zustimmung zu ihrer Veradreichung von der Landesstelle erteilt worden ist, sind als Ausgaben einzustellen.

heiraten wollte, verfiel auf folgendes Kunststück, das ihm wahrscheinlich ein Advokat nicht arischen Stammes geraten hatte. Er meldete sich und seine Konkubine polizeilich in Wien und nachdem die nötige Frist versstöffen war, kam es zur Trauung nach vorausgegangener Verkündigung in Wien, Pfarre S. J., während er tatsächlich ununterbrochen mit der Braut in der Landpsarre domizilierte. Eine Verwandte stellte ein gefälschtes Wohnungszeugnis aus.

Der Kirchenvater machte eines Sonntags den Bfarrer, welcher von einer Berkindigung und Trauung des Bauers in Wien nichts wußte, ausmerksam, daß an diesem Tage der Bauer A. in Wien seine Hochzeit habe. Der Pfarrer entgegnete, daß dies ja nicht möglich sei, da K sowie seine Braut hier nicht verkündigt worden seine, keine Entlassung auch erhalten hätten, tatsächlich die letzte Zeit immer hier gewohnt hätten und, wenn sie eine Che in Wien schließen würden, eine ungültige schlössen.

Der Pfarrer erkundigte sich jedoch in Wien und ersuhr von der wirklich vollzogenen Trauung des X. mit der ?). Es stellte sich wirklich heraus, daß die Brautleute nur volizeilich gemeldet waren und ein gesälschtes Wohnungszeugnis beibrachten. Die Heimatsgemeinde, wo X. ununterbrochen auch die letzten Bochen domizitierte, bestätigte das domicilium verum derselben auch in der letzten Zeit, und überdies konnte auch der Pfarrer schriftlich bezeugen, daß er mehrere Male den Bauer X. in seiner Pfarre während der letzten sechs Wochen bei der Feldarbeit gesehen und mit ihm gesprochen habe. Bor vier Wochen behob derselbe noch bei ihm seinen Geburts= und Taufschein.

Der Fall murde ans hochwürdigste f.=e. Ordinariat berichtet, welches denselben anch an die n.-ö. Statthalterei weiterleitete. Der Bescheid des hochwürdigsten f.e. Ordinariates lautete unter anderem folgendermaßen: "Betreffend die Sanierung der zwischen X. und P. geschloffenen Che, welche wegen defectum parochi proprii und des Mangels der Berfündigung sowohl im staatlichen als auch im firchlichen Rechtsbereiche ungültig eingegangen wurde, wird Euer hochwürden eröffnet: Es wird biemit vom f.e. Ordinariate die Dispens von den drei Aufgeboten gegen Ablegung des Manifestationseides erteilt und von Seiten der f. f. niederösterreichischen Statthalterei vom . . ., gemäß §§ 83 und 88 a. b B. Die Nachsicht von den mangelnden Erforderniffen ausgesprochen. Ener Sochwürden wollen nun diefe Cheeinwilligung von den beiden Scheinehe= leuten in Gegenwart von zwei vertrauten Zeugen nach ber vorgeschriebenen Form entgegennehmen und diefen Chefall mit fortlaufender Rahl in die Chematrif unter Berufung auf Datum und Bahl des Ordinariatserlaffes fowie ber Statthalterei-Enticheidung eintragen und einen ordnungemäßigen Trauungoichein gegen Gingiehung des Scheines des Pfarramtes Bien hinausgeben. ufm."

Breitstetten (D.=De.) Rarl Burtscher, Pfarrer.

XVII. (Sertha als Canfname.) Nulla dies sine linea und in der Grofistatseelsorge: Kein Tag ohne Berdruß. Kommt da eine Hebamme, von einer "chriftlichen" Familie geschickt, die ihr am 9. des

Mondes geborenes Rind erft am 23. ejusdem taufen laffen will, und Bertha foll es heißen. Es wurde der Batin und Bebamme ruhig erklart, das Rind könne diesen Namen in der heiligen Taufe nicht erhalten, da es der Rame einer heidnischen Göttin der Bermanen fei, Darauf geht die Batin zu den "chriftlichen" Rindeseltern gurud. Gie fommt : "Die Eltern bestehen darauf, es muß Bertha getauft werden." Ebenfo rubig lautet die Erklarung: Bertha wird es nicht getauft. "Mun gut", fagt die erzürnte Bebamme, "das ift mir noch nicht vorgekommen, ein Rind guruchgutragen ohne Taufe. Ich gebe das in die Zeitung und wir :!) faffen das Kind protestantisch taufen. Vor einigen Wochen ift auch ein Rind bier in dieser Pfarre Bertha getauft worden und der geiftliche Berr hat nichts gefagt". Erzurnt schlug fie die Sakrifteitur gu - um nach einigen Minuten wiederzukommen. "Wir laffen das Rind Gertrud taufen. Geht das?" Freilich ging es. Rach der Taufe meinte dieselbe Bebamme ichnippisch: "Und wir werden fie doch Bertha nennen." Daraus folgt: 1. wie febr der driftliche Glaube in manchen Familien der Grofftadt gefunten ift, 2. auch unter den hebammen. Es war leider mahr, daß ein geiftlicher Mitbruder eine Sertha getauft. 3. Briefterkonferenzen find notwendig. Wenn das kirchliche Gefetz urgiert wird, wird gleich mit Abfall gedroht.

Wien. Rarl Rrafa, Rooperator.

XVIII. (Missio canonica zum öffentlichen und Brivatunterricht in der fatholischen Religion.) Es ift gewiß, daf Beiftliche und Laien die Missio canonica gur Erteilung des Religions= unterrichtes an allen Schulen bedürfen. Die Fähigkeit erlangt der Briefter durch die Brufung vor dem Bischofe oder feinem Stellvertreter vor der Briefterweihe im Seminar, ber Lehrer durch die Briffung, welche er iber Religion bor dem Bertreter des Bifchofs bei der Lehrbefähigung macht. Bur Berechtigung, jenen Religionsunterricht ju erteilen, gelangt ber Briefter durch die Anstellung in der Seelforge durch die Missio canonica der Laienlehrer. Die Aften der I. Diozefansynode 1908 in St. Polten bemerken, daß nur in den felteften Rallen, nur jur Supplierung erkrankter Ratecheten, Lehrer, die praktische Ratholiken find, die Missio erhalten. Sicherlich genügt die mundliche Erteilung, obwohl ein eigenes Detret angezeigt ware. In unferem Boltofchulgefet ift auch ber Rulturfanipf-Camenkern, daß der Staat, wenn die Beiftlichen feinen Religionsunterricht erteilen fonnen oder wollen, die Lehrer Religionsunterricht erteilen beifit. - Bur Erteilung des Brivatunterrichtes aus Religion find die Eltern und deren Stellvertreter 13. B. Groffeltern, Pflegeeltern, Paten und Bormunder berpflichtet und daher berechtigt. Aber wie fieht oft diefer Unterricht aus! Wen betrauen fie oft mit der Erteilung! Ein folches Rind wird jur Erteilung der Religionsunterrichtes - einem Schneidermeifter überlaffen!

<sup>1)</sup> In den Aften der St. Pöltener Diözesanspnode 1908, pag. 69, ist ein Decretum S. Olficii dd. 13. Jänner 1883 zitiert, taut welchem der tausende Priester in einem solchen Falle eine Anmerkung in das Tausbuch machen soll, daß die Eltern das Kind durchaus Hertha haben nennen wollen, er habe aber den Tausnamen z. B. Gertrud gegeben.

Tatfachlich vorgekommen. Gine Judin melbete fich jur beiligen Taufe. Sie war gut im Ratechismus unterrichtet. "Wie kommt das?", fragte ich. "3ch habe ichon mehrere katholische Kinder privatim unterrichtet." Allerdings fiel fie wieder ab und kann trottem als Lehrerin wirken und vielleicht wieder Rinder aus Religion Privatunterricht erteilen. Es ift fehr trauria, wenn der Ratechet, wenn ihm die Rinder mit 14 Jahren zur Brufung vorgeführt werden, nur tonftatieren fann: nicht genugend. Mit den religiofen Uebungen und dem Empfang der heiligen Saframente fieht es ebenfalls ichlecht aus. Groffartig war der Brotest einer Mutter, deren privat unterrichtetes Rind der Ratechet bei der Religionsprüfung fragte, ob es icon eine Kirche im Innern gesehen. Ein Oberlehrer hielt sich gewaltig auf, daß ber Ratechet Die Note aus Religion erft geben wollte, nachdem der Rachweis über den Empfang der heiligen Saframente erbracht fei. Es follte auch jeder, der privatim aus Religion unterrichtet - die Eltern ausgenommen - von der firchlichen Behorde die Missio canonica ichriftlich erhalten. Baron Sod hat bekanntlich im Abgeordnetenhaus interpelliert, wiejo es tomme, daß sich ein Ratechet geweigert habe, die Kinder eines Notars aus Religion ju prufen, die von einem Lehrer aus Religion unterrichtet wurden. Der Ratechet handelte über Weifung ber Rirchenbehörde! Bielleicht ift das ein Anlag, diefe Frage zu regeln, Fiat.

Wien. Rarl Kraja, Kooperator.

XIX. (Der Bilmenichnitter.) Im 1. Defte der Theolog. Quartalichrift des Jahres 1908, S. 201, ift unter den furzen Mitteilungen (Titel: Schelmerei oder Bererei) der öfters vorkommende Fall besprochen worden, daß mitten in Getreides oder Kartoffelfeldern gerade, schmale Linien wie ausgeschnitten erscheinen. Es wurde schon baselbst die abergläubische Meinung gurudgewiesen, daß es fich um einen Teufelsiput handle, aber noch die Erklärung offen gelaffen, daß es fich um bofe oder neckerische Menichen handeln könne und nur vermutungsweise auf Tiere (auch Safen) hingewiesen. Lettere Erklärung findet nun ihre Beftätigung burch eine freundliche Zuschrift aus Deutschland. Es waren und find auch dort noch abergläubische Borftellungen darüber, wie aus dem Werke von 21. Buttfe: "Der deutsche Bolksaberglaube der Gegenwart", 3. Aufl., bearbeitet von E. B. Meger Berlin 1900, hervorgeht, und ein neuer aus Sadgen-Altenburg in den "Binchischen Studien" berichteter Fall zeigt. Dieselbe Zeitschrift veröffentlichte aber eben darauf (3. 1899, G. 188) einen Auffat des Butsdireftors B. C., in dem es heifit : "Bei uns in Bohmen, wo es noch genug Sajen gibt, können jährlich zahlreiche lange, fcmale, gerade gemahte Baffen im reifenden Getreide beobachtet werden. Ein Aberglaube hierüber eriftiert bier nicht. Jagern, Wildbieben 2c. find fie unter dem Namen "Basenwechsel" befannt." Un anderen Orten werden Rebe "die Schelme" fein. (3) .

XX. (Beicht-Bolyglotten.) Das erste heft der Quartalschrift 1909 beklagt auf Seite 206 den peinlichen Fall, daß ein sterbender Greis, Slowene, nicht beichtgehört werden konnte, weil der deutsche Ortssgeistliche nicht slowenisch verstand, wie umgekehrt der Slowene nicht deutsch.

Die moderne Findigkeit weiß überall Mittel und Bege, warum nicht auch da? Für Reisezwecke gibt es langft fogenannte Bolnglotten in allen Sprachen, die das zum Reifen unentbehrliche Redematerial furz und bestimmt enthalten, mit genauer Angabe der Aussprache der fremdsprachigen Terte. Bor mir liegt "Bolyglott' Runte in Roln, Berlag von Rarl Georgi : deutsch schwedisch, Breis 50 Bfennig". Gie enthalt drei Rubrifen nebeneinander: 1. Rubrit deutscher Tert, 2. Rubrit schwedischer Tert, 3. Rubrit Aussprache des ichwedischen Tertes. Abfaffung und Sandhabung einer Beicht-Bolgglotte hatten wohl auch feine befonderen Schwierigkeiten; es handelte fich bier im wefentlichen nur um einen Beichtspiegel mit Borbemertungen und Schlugbemertungen. Borbemertungen: 1. Untworten Gie auf jede Frage bloft ja oder nein, weil ich andere Borte nicht verstehe. Sind Sie katholisch? verheiratet? - Schlufbemerkungen: 1. Geien Gie getroft, diese Beicht genügt unter diefen Umftanden. Gollten Sie noch etwas Besonderes vorzubringen haben, mas wir nicht besprechen konnen, fo gilt dies als eingeschloffen. 2. Bur Buffe ein Bater unfer, drei, fünf, zwölf Bater unfer! Der Beichtsviegel munte fo gehalten fein. daß einerseits in jedem falle leicht eine Materie zu erhalten mare (Berftreuung im Bebet, Ungeduld, Aerger iber andere) und andererfeits heifle Materien (6. und 7. Gebot) um der Beruhigung des Bewiffens willen nicht zu allgemein behandelt erschienen. Bezüglich der Bahl der Todfünden mußte die form der Frage lauten: Defter als einmal? öfter als gehnmal? öfter als zwanzigmal? - alle Tage? alle Wochen? alle Monat? Sterbende, die die Sprache verloren haben, fonnte man veranlaffen, durch Bandedruck oder Schliegen ber Mugen "ja" ju martieren. Bemertung: "Wenn ja, bruden Gie mit der Band oder schliegen Gie die Augen." Gebildeten Ausländern könnte man nach Umftanden gur befferen Drientierung gleich ein Exemplar Polyglotte in die Sand geben. Nichtkatholiken fage man in einem folden Fall: "Bereuen Gie alle Gunden Ihres Lebens, haben fie den Billen, alles zu tun und zu leiden, mas Gott von Ihnen verlangt! ich bete auch für Sie, ich fegne Sie", und absolviere bedingungsweise. - Eine derartige Beicht-Bolyglotte wurde ficher Absat finden, jumal fie außerft billig hergestellt werden fonnte; fur je eine Sprache genügte je ein Blatt. Unter der Boraussetzung, daß folche Beicht-Bolnglotten nur im dringenoften Motfall, namentlich bei Sterbenden, Unwendung finden dürften, wurden ficher auch die firchlichen Dberhirten gern entgegenkommen, und ware ein jolches gewiß zeitgemages Silfsmittel felbst folchen, die die betreffende Eprache gelernt haben, überaus willtommen, da jur vollen Beherrichung einer fremden Sprache nicht wenig Uebung gehört und gerade die Ratechismusansdrücke wohl den allermeisten gar nicht bekannt find. Wie viele von den hunderten und taufenden deutscher Briefter, die frangofisch, italienisch oder englisch betrieben haben, hatten wohl ben Mint, ohne nabere Borbereitung Beichten in diefen Sprachen abzunehmen! 3of. Mich. Weber, Bfarrer.

XXI. (Wo find die Reliquien der heiligen Glijas beth?) Bekanntlich war der deutsche Ritterorden bis zu feiner Auflösung

durch Napoleon im Jahre 1809 Bilter des Grabes der heiligen Elifabeth und Besitzer des von ihr in Marburg gegründeten Sospitale. Landgraf Philipp "der Grogmütige" mußte die heiligen Gebeine, die er 1539 der Berehrung entriffen batte, 1548 dem deutschen Orden guruckftellen. In den Biftor. Bolit. Blättern veröffentlichte Cophie Gorres, die Entelin des großen Görres, einen Auffat, worin nachgewiesen wird, daß die lleberrefte der Beiligen in Wien im Rlofter der Glifabethinerinnen erhalten find. Erzherzog und Deutschmeifter Maximilian ließ diefe Reliquien 1588 gu Marburg erheben und dem Rlariffenflofter in Wien übergeben. Bei der Aufhebung dieses Rlofters durch Raifer Josef II, famen fie an die Elisabethinerinnen, unter beren Obhut fie jett noch verwahrt werden, Die urkundlich ermiesene Tatiache, dan die Ueberreste ber von dem deutschen Bolfe besonders verehrten Beiligen teilweife in Bien erhalten find, wird gemiß freudigen Widerhall finden. Aber der größere Teil derfelben befindet fich wohl noch in der Glifabeth-Rirche zu Marburg, Gie wurden 1548 nicht mehr in den prachtvollen Sarfophag jurudgelegt, fondern an einem Drte des Münfters begraben, der nur in der nachsten Umgebung des Hoch und Deutschmeifters bekannt war. Durch von Dubit O. S. B. in der ehemaligen Deutschmeisterresiden, Mergentheim aufgefundenen Dokumente vom Jahre 1718 ift nun die Stelle genau bekannt, wo die Relignien der heiligen Elisabeth in der Marburger Rirche verwahrt liegen. Gie befinden fich neben dem Denkmale des Hochmeifters Konrad von Thuringen, des Stifters der Rirche. Diefelben wurden 1854 zufällig aufgefunden und ohne Untersuchung wieder beigefett. Gine Religuie ber Beiligen befitt auch die Deutschordensfirche in Bogen.

Altvogelseifen. Albert Zeisberger, Deutschordenspriefter.

XXII. (Requiescant oder Requiescat in pace?) Auf die Anfrage, ob man zum Schlusse der Visitatio sepulchri seu feretri, also des Libera, Requiescant oder Requiescat in pace zu beten habe, antwortete am 22. Jänner 1678, num. 1611 der Sammlung, die Ritenkongregation: "Quando absolutio est pro uno defuncto, in singulari; pro pluribus, in plurali. In Missa vero semper in plurali. Ganz dasselbe schreibt klar und deutlich sowohl der Ritus servandus in celebratione Missae, tit. XIII, num. 4, und das Missale Defunctorum wie auch das Rituale romanum vor. Nur bei der Wesse, wie in der zitierten Entscheidung erklärt ist, und dei der Besper und den Laudes, wie aus der Entscheidung der Ritenkongregation vom 7. September 1861. num. 2572 ad 24, "Nihil immutandum" hervorgeht, hat man immer Requiescant in der Wehrzahl beizubehalten.

Beter Alvera.

#### Inserate.

Soeben erichien:

# Fortsetzung

(II. hauptband)

zu

# Denifle's

# **Luther-Werk**

II. Hauptband bearbeitet von P. Albert Maria Weiß O.P. Gr. 8°. (XVI u. 514 S.) Geh. M. 7.— = K 8.40, gbb. M. 9.50 = K 11.40.

(Profpett gratie)

Der unermistliche Fleiß des von höchster kirchlicher Stelle mit der Gerausgabe des siterarischen Rul-Rachlasse P. Heinrich Dentsie's († 10. Juni 1905) betrauten Kultrufistoriters und Apologeten Univ. Pros. D. Dr. Albert Maria Weiß O. P. hat in verhältnismäßigrascher Folge die Edition des zweiten Hauptsbandes des Denisselfchen Werfes nunnehr vollendet

hauptabschuitte des Jubatts des zweiten hauptbandes! Die Borbereitungen auf die Keformation.—Die Lehren des Luthertuns in seiner ersten Entwicklung. — Die Kückbildung des ursprünglichen Luthertuns bis zur Ausbildung des Protestantismus. — Der Geist des Luthertuns. — Die Duellen des Luthertuns. — Die Wirfungen des Luthertuns.

Früher erichien: I. Hanptband: Mbt. I. 2. Aufl. 1904. Gr. 8°. (XXX u. 422 S.) Geh. M 5.—

— K 6, geb. M 7.50 — K 9. Shing-Abt., 2. Aufl., herausgegeben v. Albert Maria Beiß O. P. 1906. Gr. 8°. (XI, 486 u. XXIV Seiten mit div. Fluir). Geh. M 6.50 — K7.80, geb. M 9.———K10.80.

Ergänzungsband I. Quellenbelege, M 5.50 = K 6.60.

Ergänzungsband II. Lutherpsichologie. M 4.— = K 4.80.

Perlag Kirdheim & Co

### Gefeke, Berordnungen und Erläffe

bie das Bolksschulwesen betreffen, zusammengestellt von

Dr. Bithelm Zeng, f. f. hofrat b. R., I. Band K 9. , ift joeben erichienen und stets vorrätig in On. Saslingers Buchhandlung (3. Sachsperger) in Ling an der Donan.

#### Ulr. Moser (J. Meyerhoff), k. u. k. Hofbuchhändler, Graz.

Neuer Verlag, bestens empfohlen:

Klimsch, Dr. R., Wanderungen durch Rom. Bilder, Skizzen und Schilderungen aus der ewigen Stadt. Zweite reich illustrierte Aufl., brosch. K 3.60 = M. 3.-, Kaliko K 4.80 = M, 4.

Ueber das Buch sagte die Kritik: "Ein Extrakt des Besten, was phantasiebegabte Menschen empfunden, geistvolle Dichter gesungen, sim- und farbenreiche Schilderer gezeichnet und gefeiert haben"— nunmehr geschmückt mit
über hundert Abbildungen.

Pless, Dr. F., Unser Nervensystem. Für Erzieher und

Eltern, K = -.60 = M. -.50.

Roik, A., Der Schmuck der Jungfrau. Mahnworte an die reifere weibliche Jugend. K 1.— = M. —.80, geb. K 1.50 = M. 1.25.

Schultes, P. Reg., Wunder und Christentum. (Konferenzen.) K 1.60 = M. 1.40

Szabó, P. Sad., Albert Ehrhards "Kath. Christentum und moderne Kultur" untersucht. Ein Beitrag zur Klärung der religiösen Frage in der Gegenwart. K 2.40 = M. 2.—.

| 700000000000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Im Verlag von Friedrich Pustet in Regensburg sind<br>mit oberhirtlicher Pruckgenehmigung soeben erschienen:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| De Curia Romana. Textum Documentorum, quibus Curia Romana noviter ordinatur, praebet et notis illustrat M. Leitner, Jur. Can. Prof. in Facult, Theol. Passav. 68 pag. 8°. 80 Pf., in Leinwandband M. 1.40.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ueber die wichtige und einschneidende Neuordnung der römischen Kurie erhalten wir in der obigen Broschüre einen kurzen, trefflichen Kommentar zu der Konstitution "Sapienti oonellio" vom 29. Juni 1908, sowie zu den hiezu erschienenen Vollzugsverordnungen des Staatesekretariates, nämlich zu der Lex propria für die Gerichtsböfe der Rota und Signatura und zu den Normae communes. Wer sich einen Einblick in das neugeschaffene Recht verschaffen will, dem sei das Büchlein "De Curia Romana" bestens empfohlen.  (Prof. Dr. Pelt in der Passauer Theologisch-prakt. Monats-Schrift, Jan. 1909.) |
| Officia Votiva per annum pro singulis hebdomadæ feriis a SS. D. N. Leone PP. XIII. concessa cum Psalmis et Precibus in extenso unacum Lectionibus Scripturae occurrentis, Festorum simpl. ac Vigil., necnon Vesperis Dominicar, et Festorum semidupl. Auf echt indischem l'apier, 608 pag. 18°, In Leinwandband mit Rotschnitt M. 4.40, in Lederband mit Goldschnitt M. 5 60.                                                                                                                                                                                                                             |
| ] Kleines Vade mecum für Priester am                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Kranken- und Sterbebette. Zusammengestellt von Koop. S. Weiss. 80 S.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 18°. In Leinwandband M. 1.—.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Das Büchlein enthält alles für die Krankenseelsorge Notwendige und<br>Wünschenswerte, teils aus dem Rituale Romanum, teils in Form einer reichlichen<br>Auswahl deutscher Gebete für Kranke und Sterbende.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 M. RW. = 1 K 20 h ö. W. = 1 Fr. 25 cts.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

#### Deröffentlichungen des biblisch.-patrift. Seminars zu Innsbruck.

- Bd. I. Wissenschaftliches Arbeiten. Beiträge zur Methobit bes akabemischen Stubiums. Bon Dr. phil. et theol. Leopold Fond S. J., o. ö. Brof. an der Univ. Innsbruck. 8%. XIV und 339 Seiten. Brojchiert K 2.60 = M. 2.20, in eleg. Leinwandband K 3.75 = M. 3.20. Borginglich empfohlen.
- Unch Petra und zum Sinai. 3wei Reiseberichte nebst Beiträgen zur biblifchen Geographie und Geschichte mit 2 Rartenffiggen von Ladielaus Szczepanefi S. J. Leg. 8°. XX u. 597 S. Brojch. K 6.— = M. 5.20, in Leinwand K 7.20 = M. 6.12

#### Neu! Die Schatzung bei Christi Geburt

in ihrer Beziehung zu Quirinius. historich-fritische Studie zu Lufas 2, 2. von Dr. Alfons Mayer. Oberhirtlich approbiert. Leg. 8°. X u. 81 Seiten. Brosch. K 1.15 = M. 1. , in Leinwandband K 1.80 =  $\mathfrak{M}$ . 1.50.

Berlag von Fel. Rauch (Karl Pustet) in Innsbruck.

Bu beziehen durch alle Buchhandlungen.

Berlag von Friedrich Puftet in Regensburg.

#### Beliebte Kastenprediaten

(mit oberhirtlicher Drudgenehmigung).

Cudwig Nagel, Konviftsdireftor:

Creu zur Kirche! - Der verlorene Sohn. Die den fieben hauptfünden entgegengefetzten Tugenden.

Redes dieser 3 Bandchen M. 1.— = K 1.20, and M. 1.60 = K 1.92.

† P. G. Diessel, (C. Ss. R.):

Das glückliche Jenseits. 2. Auflage. Das Leiden in ewiger Nacht. 3. Aufl. — Der Karfreitag mit feiner tielbedeutsamen Liturgie. 2. Aufl. — Der Schlüssel zum himmel. — Der große Cag der Ernte. 3. Aufl. - Der Rettungsanker der Sünder. 2. Aufl. - Die Rechen-Ichaft nach dem Code. 3. Aufl. - Die große Gottestat auf Golgatha. 2. Aufl.

Jedes dieser 8 Bändchen M. 1.40 = K 1.68, gbd. M. 2.10 = K 2.52. Die Erde, die Beimat des Kreuzes. 4. Aufl. M. 1 .-- = K 1.20. gebunden M. 1.70 = K 2.04.

Der Cod, der Sunde Sold. 3. Aufl. Dt. 1.20 = K 1.44, gebunden  $\mathfrak{M}$ . 1.90 = K 2.28.

Eisenring, C. 3., Die Fastenevangelien und das Leiden Christi. M. -80 = K -.96, gebunden M. 1.50 = K 1.80.

Hieberer, J., Das bittere Leiden unseres herrn Jesu Christi. M. 3.20 = K 3.84, gebunden M. 4.60 = K 5.52.

Lehner, F., Der verlorene Sohn. M. 1.— = K 1.20, gbd. M. 1.60 = K 1.92.

Leicht, 3., Die Klagelieder des Propheten Jeremias.  $\mathfrak{M}$ . — .90 = K 1.08, gebunden M. 1.50 = K 1.80.

Herdersche Verlagshandlung, Freiburg i. Br. — B. Herder Verlag, Wien I., Wollzeile 33.

Soeben find erichienen und fonnen durch alle Buchhandlungen bezogen werden:

Arens, B., S. J., **Die selige Inlie Fillart**, Stifterin der Genossenichaft Unserer Lieben Krau, und ihr Werf. Mit 35 Abbildungen. 8°. (XII u. 544) M. 5.— K 6.—; geb. in Veimaand M. 6.— K 7.20. Julie Billiart ist eine beilige unserer Zeit und für unsere Zeit. In ihr sieht eine große Katechetin vor uns, die Stifterin einer höchst fegensreich wirsenden Genossenschaft.

Beissel, St., S. J., Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland während des Mittelatters. Ein Beitrag jur Religionswissenschaft und Annitgeschichte. Mit 292 Abstitungen. gr. 89. (XII u. 678) M 15. – K 18. ; geb. in Leinw M. 17.50 – K 21. Das Inch bietet die erste aussichertiche, auf die besten Luckenwerte geführte Geschlate der Marienverehrung in Deutschland. Dem Annitenner, bem hiltorifer, bem Prebiger und bem Katechefen bietet es eine reiche Fülle neuen Stoffes aus bem großen Schage, welchen homisteit und Liturgit, die Gelchichte der Kirche und ber Kunft, Boefie, Legenden und Bolisgebräuche unferer Borfahren enthalten.

Frick, C., S. J., Logica. In usum scholarum. Editio quarta emendata. (Cursus philosophicus.) 80. (XII u. 326) M. 2.80 = K 3.86; geb. in Halbfranz M. 4.— = K 4.80.

Gerndaus, Dr. E., Kompaß für den deutschen Studenten. Ein Wegweifer burchs afabemische Leben. Mit einem Geleitsbrief von B. Köhler. Lierte, vermehrte Unflage. Mit zwei Anhängen: geerschau und Studienpläne. 12°. (XIV u. 292) Geb. in Leinwand M. 250 = K 3. -.

Das beliebte Bichlein, aus dem Leben geboren, ist ein Führer durchs ganze akademische Leben, der sich um alle wichtigen Fragen des Leibes und der Seele im Studentenleben kimmert und dazu die Sprache des Studenten spricht.

- Holl, Dr. K., Rettor des explisioss. Summasialsonvitts an Nasiatt, Sturm und Steuer. Ein ernstes Bort über einen heiteln Kuntt an die studierende Augend. Zweite, verbesse erte Auslage. 12°. (Xu. 300) M. 1.80 = K 2.16; geb. in Leinwand M. 2.40 = K 2.85. Holl, der in einem dem Jinglingsgeschmad mingenden Tome zu reben versieht, dietet dem jungen Nanne sitt den Kanpi mit den Veldenschaften tressliche, zeigt ihm, mit besse Nare de Bogen heiten, wie er das Steuer stüdern met dassen, "damit das schwache Schiffein diese Fleisses sich er und verschlagen, den rechten Weg verliere".
- Jesus Christus. Vorträge auf dem Hochschulkurs zu Freiburg im Breisgau 1908, gehalten von Dr. K. Braig, Dr. G. Hoberg, Dr. C. Krieg, Dr. S. Weber, Professoren an der Universität Freiburg i. B., und von Dr. G. Esser, Professor an der Universität Bonn, gr. 8°, (VIII u. 440) M. 4.80 = K 5.76; geb, M. 6. = K 7.20.

  Inhalt: Der geschichtliche Charakter der vier Evangelien, von Dr. G. Hoberg, Die Gottheit Jesu im Zeugnis der Heiligen Schrift, von Dr. S. Weber, Jesus Christus ausserhalb der katholischen Kirche im 19. Jahrhundert, von Dr. K. Braig, Das chistoberische Dagma unter Barteksichtligung der degmengeschichtlichen Erwicklung, von

logische Dogma unter Berücksichtigung der dogmengeschichtlichen Entwicklung, von Dr. G. Esser. Jesus Christus, die Wahrheit, der Weg und das Leben, von Dr. C. Krieg.

— Anhang: I. Syllabus und Enzyklika Pius' X. und die Bibel, von Dr. G. Hoberg.

2. Wie sorgt die Enzyklika gegen den Modernismus für die Re nerhaltung der christlichkirchlichen Lehre?, von Dr. K. Braig.

- Keppler, Dr. P. W. v., Bifdoi von Rottenburg, Aus Kunft und Leben. Dritte, verbeiserte Auflage. Mit 6 Taseln und 118 Abbildungen im Text. gr. 8°. (VIII u. 346) M. 6.— K 7.20; geb. in Leinvand M. 7.50 K 9.—, in Halbstranz W. 9.— K 10.80. "Die fathol. Literatur beitgt nicht viele ähnliche Berts, deren Letture vieltige Belebrung und angleich gestigen hochgenuß garantieren fann." (Prof. Dr. Joi. Saner, Freiburg.)
- Schleiniger, N., S. J., Die Bildung des jungen Predigers nach einem leichten und vollftändigen Stufengange. Ein Leitfaben jum Gebrauche für Seminarien. Ren bearbeitet von A. Nache S. J. Sach fte Auflage. 8º. (XX n. 428) M. 3.60 = K 4.32; geb. in Halbirang M. 5.— = K 6.—

"Die Vortrefilichfeit dieses Leitzadens bat fich hintänglich bewährt". (Anzeiger f. d. kath. Geiftl. Deutschlands 1906 Ar. 9, über die 5. Aufl.)

Dechevrens, U., S.J., Mazareth und die Gottesfamilie in der Menschheit. Unterweijungen über iniere Gottestindsdaft und die driftliche Vollommenheit. Tentiche Bearbeitung von J. Mayrhofer. Mit einem Titelbitd. (Uszetische Bibliothet.) V. IXXVII n. 416) W. 2.50 = K. 3.65; geb. M. 3.50. = K. 4.20.
Der heute vielsach verstücktigte Begriff der Gotteskindschaft wird hier in seiner ganzen übernatürlichen Erhabenheit beleuchtet. Nach Volltommenheit Strebende werden aus dem Buche

reiche Unregung ichöpfen tonnen.

Franz, Dr. S., Studien zur kirchlichen Reform Josephs II. mit befon-berer Berndfichtigung bes vorderöfterreichilden Breisgans. gr. 80. (XXVI u. 332) M. 7.-**= K** 8.40.

Die Schrift bebt die Kauptpuntte der faijerlichen Nesormplane hervor und versolgt ihre spezielle Anwendung in einem friber öfterreichischen Landestelle. Sie macht, wie ein Kritifer fich ausbrückt, "bezüglich einer ganzen Neibe wichtiger Fragen reinen Tisch".

Herdersche Verlagshandlung, Freiburg i. Br. — B. Herder Verlag, Wien I., Wollzeile 33.

Soeben find erschienen und können durch alle Buchhandlungen bezogen werden:

Hagen, M., S. J., Passionsbilder. Betrachtungen über das Leiden Jesu Christi. 80. (X n. 162) M. 1.80 = K 2.16; geb. in Leinward M. 2.50 = K 3.—. Der Berkaser bietet gehaltvolle Betrachtungen, die sich auch zu Vorträgen eignen.

- Settinger, Dr. F., Timotheus. Briefe an einen jungen Theologen. Dritte Auflage, besorgt von Dr. A. Ehrhard. 8º. (XX u. 592) M. 4.80 = K 5.76; geb. M. 6.60 = K 7.92.

  ". Die tiefen Auflägiungen, die gründliche Geschriemfeit, die somientlare, anziehende, hinreisende Darfeldung, welche in diese Schrift hervortreten, gestalten dieselbe zu einem klassischen Wünster 1897, Nr. 11/12, über die 2. Aust.)
- Kucht, Dr. F. J., Beihbischof, Bur Katedyismusfrage mit besonberem hinblid auf die Bearbeitung des Deharbeschen Katedismus von P. Linden. Zweite, vermehrte Auflage. 8°. (IV. u. 58) M. -. 70 = K -. 84.
- Meichler, M., S. J., Aus dem kirchlichen Leben. (Gesammelte keinere Schriften, 3. heft.) 8° (IV n 180) M. 2.— K 2.40; geb in Leinwand M. 2.60 = K 3.12. In a 1t: Der Opierbegriff. Die Schönheit der enhartsticken Opierfeier. Christischer Prübling. Morotermehrung und Kommunion. Die fortwährende Gegenwart Zest im heitigiten Satrament. Zum Fronteidmankseite. Zum Zubiläum. Die tatholische Lehre vom Ablah. Die Hacht, au den sieden Kirchen in Rom. Frührere hefte: 1. Zum Characterbild Zesu. M. 1.40 = K 1.68.— 2. Leitgebanken fatholischer Erziehung. M. 1.80 = K 2.16.

- Pesch, Chr., S. J., De Sacramentis. Pars II: De Sacramento Poenitentiae.

  De Extrema Unctione. De Ordine. De Matrimonio. Tractatus Dogmatici. Editio Tertia.

  (Praelectiones dogmaticae. VII) gr. 8°. (XIV u. 470) M. 6.40 = K 7.68; geb. M. 8.— = K 9.60.
- Schmidlin, Dr. J., Privatbogent a. d. Univ. Münster, Die kirchlichen Zustände in Deutschland vor dem Dreißigjährigen Kriege nach den bischöftichen Didzelauberichten an den heitigen Etubl. 1. Teil: Desterreich. (Erläuterungen und Ergängungen zu Jamsens Geschäuter des deutschen Boltes. VII. Band. 1. u. 2. Beft) gr. 8°. (LXVIII u. 188) M. 6. — K 7.20.

Diefes Doppelheft beginnt eine Serie von Abhandlungen, welche eine bisher fast völlig unbefannte und ungugängliche Luellengruppe wiedergeben: die sog, Statusrelationen der Didgelanbischöse. Für die Kirchengeschichte wie für die Reichs, Kultur- und Lotalgeschichte bildet die Publikation einen Beitrag von höchstem Werte.

Tillmann, Dr. F., Privatdozent an der Universität Bonn, Die Wiederkunft Christi nach den Paulinischen Briefen. ("Biblische Studien", XIV, 1. u. 2.) gr. 80. (VIII u. 206) M. 5.60 = K 6.72.

Die Schrift behandelt den Zentralgedauken der Paulinischen Eschatologie.

Weber, Dr. S., Professor a. d. Univ. zu Freiburg i. Br. Kurzer Wegweiser in der apologetischen Literatur für gebildete Katholiten aller Stänbe, insbesondere für Smblerende. 2., der mehrte Auflage. 180. (XII u. 6.8) M. – .30 = K – .36. Bielen Tausenden ist dieser "Wegweiser" durch die reiche avologetische Literatur schon nüglich gewesen. Die neue Auflage wird allen Suchenden nicht weniger willkommen seln.

In schöner Ausstattung neu erschienen:

Venerabilis Servi Dei

## Francisci Josephi Rudigier xercitia spiritualia.

4. Auflage. - Seiten VIII u. 250. - Preis K 2.40.

Zur Bestellung derselben ladet höflichst ein

Die Verwaltung der Herausgabe

von Bischof Rudigiers Werken

LINZ, Rudigierstraße 10. - Zusendung franko.

Ueber Pischof Rudigiers Werke älterer Auflagen, sowie über das große zweibändige Werk "Leben und Wirken des Bischofes Rudigier" von Konrad Meindl (Preis statt 12 nur 3 K) siehe Quartalschrift IV. Heft 1908, Seite 25\*.

# Beitschrift für katholische Theologie.

XXXIII. Jahrgang.

Jährlich 4 Hefte. Preis 6 K öfterr. Währung — 6 M.

#### Inhalt des soeben erschienenen 1. Seftes:

Abhandlungen. Dr. N. Paulus, Die alsteften Ablässe für Almofen und Kirchens

Michael, Ist die hl. Elisabeth von ber Marburg vertrieben worden? S. 41 E. Baumgartner, Cibum capere promiscuum tamen et innoxium (Plin, ep. 96)

5. Roch, Die Entwicklung bes Arbeitsver-baltniffes unter bem Einfluß bes Chriften-

Rezenționen. Dr. A. Seig, Das Evangelium vom Gottespoin (p. hutter) S. 79.— L. Billot, De gratia Christi et libero hominis arbitrio (Chr. Pefd) S. 86.— R. Tabarelli, De gratia Christi (R. Stuffer) S. 98.— Dr. P. Heinisch, Der Einfuss Philos auf die älteste christliche Errece (B. Weberg) S. 6. Exegese (h. Brubers) S. 96. -Hüfner, Das Rechtsinstitut der klösterlichen Exemption in der abendländischen Kirche (M. hofmann) S. 98, - J. B. Haring, Grundzige des katholischen Kir-chenrechts II (M. Hofmann) S. 100. S. N. Rrole, Siridlides Handbud — Ra-tholijde Wilfiansflatifiit (A. Kröß) S. 102. J. Hirn, Tirols Ethebung im Jahre 1809 (A. Aröh) S. 104. — D. Rottmanner, Geistesfrüchte aus der Klosterzelle (J. Stiglseculestunie aus der nichterzeue (3. Sigemahr) S. 107. — Corpus Seriptorum Eecl. Lat., Vol. 48, 50, 51 (3. García) S. 108. — Maximilianus princeps Saxoniae, Praelectiones de Liturgis orientalibus I (M. Gatterer) S. 111. — R. Gißr, Prim und Komplet (Utdan Holzmeilter)

S. 112. - Ars sacra (B. Geppert) S. 114. S. 112. — Ars sacra (B. Seppetti S. 114. — Mug. Engel, Brundriß der Sozial-reform (h. Roch) S. 115. — Fr. B. Hörfler, Thrillentum und Kalfentampf (Fr. Kruß) S. 118. — W. Re in, Dentsche Schulerziehung (H. Kruß) S. 120. — Weidensche Schulerziehung (H. Kruß) S. 120. — Weiden auer Studien I, II (M. Flunt) S. 125.

auer Studien I, II (M. Hunt) S. 125.

\*\*Mualetten, Bemerfungen zum 1. Buche Samuels (b. Biesmann) S. 129. — Bur Gretlärung des Bönalgeses (b. Rolbin) S. 136.

— Bur Geschichte der Kreuzungendacht (R. Kaulius) S. 138. — Das älteste gebruchte derichten Beichtbüchlein (R. Kaulius) S. 148. — Reure Affrenausgaben zur Kirchengeschichte Böhmens (R. Kröß) S. 149. — Bur neueren trichenrechtichen Riteratur (M. hofmann, h. Urubers) S. 152. — Errtgelchichte des R. Z. (b. Brubers) S. 154. — Zertgelchichte des R. Z. (b. Brubers) S. 156. — Brommerselbt) S. 156. — Der Glaube und der Grandensaft (h. d. burter) S. 166. — Bu Balmteris Buch über die nusstieße Krüge (K. Krus) S. 169. — Bum Fortseche der Einhen des Khuliologus in der gestiltsten des Khuliologus in der gestiltsten Literatur (K. Langert) S. 179. — Der h. Franz den Alffill (R. Kröß, B. Seppert) S. 186. — Die Bortabren des P. Deinrich Online O. P. (R. Rercher) S. 189. — Monumenta Romana Episcopatus Vesprimensis menta Romana Episcopatus Vesprimensis (A. Kröß) S. 189.

Aleinere Mitteilungen Literarifder Anzeiger Rr. 118 E. 1\*

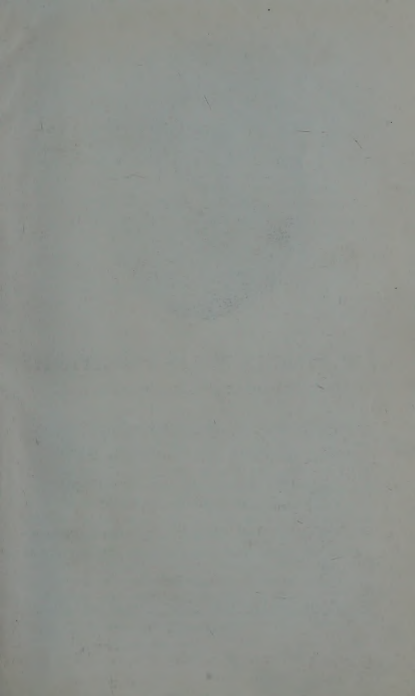
€. 90

## Geschichte der göttlichen Offenbarung.

Ein Unterrichtsbuch für Mittelschulen von Beter Balbegger, Religionsprojessor am f. f. Staatsgymnasium in Innsbrud. Wit Genehmi-gung des fb. Ordinariates Brixen. I. Teil: Der Alte Bund oder das vorbildliche Reich Gottes. 80. 115 Seiten. Mit 3 Bilbern und Karte. In Leinwandband K 1.— = M. 1.—.

Verlag von Fel. Ranche Buchhandlung in Junebruck.

Bu beziehen durch alle Buchhandlungen





## Dr.Rudolphus Hittmair Episcopus Linciensis.

Ab Imperatore Francisco Josepho I nominatus episcopus die 17. Martii 1909;

a Summo Pontifice Pio X confirmatus die 14. Aprilis 1909;

Ordine episcopali ornatus et in sede Cathedrali solemniter collocatus die 1. Maii 1909.

Pastori ecclesiae Linciensis multos annos!